

#### Перевод с турецкого

А. Касумов, А. Салеев

#### Канонический редактор

Д. Чистякова

#### Художественный редактор

И. Лимонова

#### Перевод осуществлен с оригинала:

Osman Nuri Topbaş «Nebiler Silsilesi 2» İstanbul

#### Осман Нури Топбаш - История пророков 2.

Перевод с турецкого. – М.: ООО «Издательская группа «САД», 2008. – 244 с.

#### ISBN 978-5-902855-64-4

В этой книге вы найдете продолжение назидательных повествований о жизни Пророков, приведенных в книге "История пророков 1". Вы узнаете: о Зулькарнайне (мир ему), пронесшем знамя Единобожия от востока до запада; о Йакубе (мир ему), являющем пример того, как человек при каждом своем греховном поступке должен прибегать за помощью к Богу, искренне моля о прощении; о Йусуфе (мир ему), силу верности и любви к Богу которого не смогли поколебать ни испытания заточением в тюрьму, ни искушения самой прекрасной и богатой женщины того времени; о Шуайбе (мир ему), проповедовавшем пророкам; о Мусе (мир ему), которому было дано чудо погребения в водах Красного моря тирана фараона; о его праведном брате Харуне (мир ему).

Рекомендуется для широкого круга читателей.

Все права защищены.

#### Все книги издательства можно заказать:

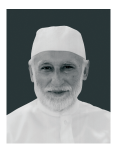
Почтовый адрес: 125412, г. Москва, а/я 28.

Офис: г. Москва, м. Петровско-Разумовская, ул. Ангарская, 21.

Тел./факс: 8 (495) 9066717, 7074666; 8 (905) 7347083

Интернет адрес: izdatelstvo-sad@yandex.ru - www.sadpress.com

ISBN 978-5-902855-64-4 © ООО «Издательская группа «САД», 2008



#### ОБ АВТОРЕ

Осман Нури ТОПБАШ родился в Стамбуле в 1942 году, после завершения обучения в лицее имам-хатыбов долгие годы частным образом получал религиозное образование у признанных ученых-богословов своего времени. Но основную роль в становлении его личности и духовном воспитании сыграл отец, Муса Топбаш, имевший непрере-

каемый авторитет духовного наставника среди тысяч мусульман благодаря своим высоким нравственным качествам и глубокому знанию религии. Осман Нури Топ-баш вырос в чистой и возвышенной атмосфере духовности этого незаурядного человека и после ухода отца стал продолжателем его пути. После первых публикаций Осман Нури Топбаш начинает серьезно заниматься писательской деятельностью.

Его книги переведены на многие языки мира. Каждая его книга — чистый источник, восторг познания. Широко известны и признаны такие его произведения, как «Ислам Вера Поклонение», «От Имана к Ихсану — Тасаввуф», «Вакф Благотворительность Служение», «Последний вздох», «Росинки счастья», «Пророк Мухаммад Мустафа», «Кувшин воды», «Таинство любви», пятитомная «История Пророков» и другие. Эти необыкновенные книги наполнены духом и атмосферой «аср-саадат» (эпохи благоденствия), куда, пронзая время и пространство, переносится автор, и оттуда ведет свой рассказ так, будто сам видит Посланника Аллаха (саллаллаху алейхи ва саллям), его сподвижников (радыйаллаху анхум) и переживает события той эпохи.

Осман Нури Топбаш известен своими выступлениями, проповедями, лекциями, сохбетами (беседами на темы духовности), призывающими людей к Вере, на путь добра и благочестивой жизни и к достижению счастья в земной и вечной жизни. Основу его жизни составляет следование установлениям Корана и Сунны Пророка Мухаммада (саллаллаху алейхи ва саллям). Добрый нрав, глубокие знания, чуткость, обаяние, притягательность его личности послужили причиной того, что для общения с Османом-эфенди, как называют его ученики, съезжаются люди со всего мира. Он также принимает активное участие в работе благотворительных и образовательных фондов, являясь примером богобоязненности, трудолюбия, искренности и терпения.



#### SAD GRAPHICS

Тел: 8 495 9066717 - 8 495 7074666 - 8 905 7347083 izdatelstvo-sad@yandex.ru - http://www.sadpress.com

Верстка и обложка: Адем Оздемир

### **ИСТОРИЯ ПРОРОКОВ 2**

#### Осман Нури ТОПБАШ

Третье издание



© Издательская группа «САД» Москва 2008



## DIP O P O K SYMBKAPHAMHI

#### Пронесший знамя единобожия от востока до запада ПРОРОК ЗУЛЬКАРНАЙН (мир ему)

Зулькарнайн (мир ему) — Пророк, великий святой (валий). В Коране сказано, что, следуя своей пророческой миссии, он совершил путешествия на Запад и на Восток. Зулькарнайн (мир ему) — из потомства сына Нуха (мир ему) Яфиса, его настоящее имя — Искандер. Но Зулькарнайна (мир ему) нельзя путать с Александром Македонским — это разные люди. Некоторые ошибочно полагают, что Зулькарнайн — это Александр Македонский, который родился в Македонии, был учеником Аристотеля, жил в III веке до нашей эры и со своим войском дошёл до Индии. А Зулькарнайн (мир ему) жил во времена Пророка Ибрахима (мир ему). Он даже совершил вместе с ним хадж и удостоился его благословения.

Зулькарнайн (мир ему) предоставил пост главнокомандующего в своей армии Хыдыру — двоюродному брату по матери. Вместе они воевали с кяфирами, распространяли Единобожие и призывали к Исламу. Также Зулькарнайн (мир ему) известен тем, что соорудил медную преграду, чтобы оградить людей от набегов нечестивых племен «яджудж ва маджудж» (гога и магога).

Он умер в местности Думатуль-Джандаль, что между Мединой и Дамаском, и был похоронен в окрестности Мекки — в горах Тахама

В одном хадисе Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) сказал: «Четыре человека, о которых вы слышали, властвовали над миром: из них двое верующие, а двое кяфиры. Верующие из них Зулькарнайн и Сулейман (мир им), кяфиры же Немруд и Бухтуннаср. Пятый властелин будет из моего рода, его будут звать Махди».



Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует), будучи в Мекке, рассказывал поучительные истории из жизни предыдущих народов. В ответ на это евреи и иранцы начали рассказывать подобные истории, но толкуя их по-своему. Например, жившие в то время в Медине евреи говорили, что в скором времени на землю будет ниспослан последний Пророк, и утверждали, что он будет из них.

Когда истинный Посланник Всевышнего Аллаха последний Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) начал призыв к Исламу, мединские евреи стали наущать против него мекканских мушриков: «Спросите его о Зулькарнайне, о асхабах кахф и о рухе<sup>1.</sup> Если он полностью поведает вам о асхабах-кахф и Зулькарнайне, а о сущности руха поведает частично, значит, он — истинный Пророк, уверуйте в него. Если же не ответит на ваши вопросы, значит, он — обманщик». И когда мушрики пришли к Пророку и задали ему эти вопросы, была ниспослана Сура «Аль-Кахф»:

«Тебя спросят о Зулькарнайне, скажи: «Я вам прочту следующее напоминание: Аллах дал ему силу и власть над этим миром и способность править природными явлениями». «Воистину, Мы пдоддержали его на земле и даровали ему пути достижения всего (желаемого)» (18 Сура «Аль-Кахф», 83-84).

#### Отличительные черты Зулькарнайна (мир ему)

1. Аллах Всевышний дал Зулькарнайну силу совершить походы на Восток и на Запад. По Воле Аллаха он воздвиг стену, названную его именем.

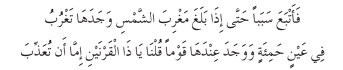
<sup>1</sup> Рух — душа человека.

- 2. По Воле Всевышнего Аллаха он был властен над облаками, тучами и другими природными явлениями.
- 3. Всевышний Аллах дал ему знания и могущество, которые Зулькарнайн (мир ему) использовал во благо религии.
- 4. Аллах Всевышний даровал Зулькарнайну (мир ему) два знамени: черное и белое. Когда он шел со своим войском ночью, то поднимал впереди белое знамя, и тогда для него и его воинов становилось светло, как днем. А когда он поднимал у себя за спиной черное знамя, вместе с войском становился невидимым и неуязвимым для врагов.

#### Походы с целью распространения Единобожия

Благодаря дарам Всевышнего Аллаха мощь государства Зулькарнайна (мир ему) крепла. Тогда Зулькарнайн (мир ему) решил распространить Ислам по всему миру. Он назначил своего двоюродного брата Хыдыра визирем и главнокомандующим исламского войска и выступил в поход на Запад, призывая всех на своем пути к Истинной религии. Так, шаг за шагом одерживая победы, мусульмане дошли до океана — места, где было видно, как солнце садится в воду.

Покоряя Запад, Зулькарнайн (мир ему) учил Единобожию тех людей, кто принимал Ислам, с неуверовавшими же он сражался. На пути к океану жил один неверующий народ, который Зулькарнайн (мир ему) призвал к Истинной вере. Часть народа уверовала, другие же отказались. Зулькарнайн (мир ему) объявил им войну. Когда началось сражение, Зулькарнайн (мир ему) поднял черный флаг, и противников-кяфиров накрыла тьма. После этого неверующие устрашились, покаялись и приняли Ислам. Об этом говорится в Коране:



## وَإِمَّا أَنْ تَتَّخِذَ فِيهِمْ حُسْناً قَالَ أَمَّا مَنْ ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَدِّبُهُ ثُمَّ يُرَدُّ إِلَى رَبِّهِ فَيُعَذِّبُهُ عَذَاباً نُكْراً وَأَمَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَلَهُ جَزَاءًنِ الْحُسْنَى وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسْرا

«И он выбрал один из путей. (Он шел) и прибыл, наконец, к (месту где) закат солнца, и обнаружил, что оно заходит в мутный и горячий источник. Около него он нашел (неверных) людей. Мы сказали: «О Зулькарнайн! Либо ты их подвергнешь наказанию, либо окажешь милость». Он ответил: «Того, кто грешен, мы накажем, а потом он предстанет пред Господом своим, и Он подвергнет его суровому наказанию. Тому же, кто уверовал и творил добро, — прекрасное воздаяние, и мы велим ему (исполнять) то, что легко» (18 Сура «Аль-Кахф», 85-88).

Целью походов Зулькарнайна (мир ему) был призыв людей к вере. Те, кто ему подчинился, обрели спасение, сопротивлявшиеся были наказаны.

Затем Зулькарнайн (мир ему) совершил путешествие на Восток, туда, где восходит солнце. Об этом рассказывается в Коране:

«И он последовал далее своим путем, и прибыл, наконец, в (место, где) восходит солнце, и обнаружил, что оно восходит над людьми, которым Мы не даровали от него (солнца) никакого прикрытия. Так (оно было), и Мы объяли знанием все, что с ним случилось» (18 Сура «Аль-Кахф», 89-91).

Там жил народ, который прятался от палящих солнечных лучей в пещерах и в море. Когда жара спадала, люди выходили из пещеры в поисках пропитания. Зулькарнайн (мир ему) и им поведал о Единобожии.

После этого Зулькарнайн (мир ему) с войском отправился на Север. Там он встретил народ, язык которого он не понимал, и общался с ними через переводчика. Об этом в Коране сказано:

«Затем он последовал своим путем и прибыл, наконец, в то место, где были две (горные) преграды, по сторонам которых обитал народ, который лишь немного понимал речь (Зулькарнайн)» (18 Сура «Аль-Кахф», 92-93).

Ученые с большой вероятностью предполагают, что этим народом были турки.

Народ этот обратился к Зулькарнайну (мир ему) с просьбой. Они сказали: «Здесь неподалеку живет очень зловредный народ (яджудж и маджудж). Если ты отгородишь их стеной, мы будем платить твоему государству налог». Зулькарнайн (мир ему) ответил людям: «Мне не нужны ваши награды. Мне дорого то, что дает Всевышний Аллах. Помогите мне, и я отгорожу их стеной». Об этом сказано в Коране:

> قَالُوا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُو جَ وَمَأْجُو جَ مُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجاً عَلَى أَنْ تَجْعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًّا قَالَ مَا مَكَّنِّي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ فَأَعِينُونِي بِقُوَّةٍ أَجْعَلْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدْماً آتُونِي زُبَرَ الْحَدِيدِ حَتَّى إِذَا سَاوَى بَيْنَ الصَّدَفَيْن قَالَ انْفُخُوا حَتَّى إِذَا جَعَلَهُ نَاراً قَالَ آتُونِي أُفْرغْ عَلَيْهِ قِطْراً

«Они воззвали: «О Зулькарнайн! Воистину, (народы) яджудж и маджудж чинят на земле нечестие. Быть может, мы уплатим тебе дань, чтобы ты воздвиг между нами и ими преграду?»

**«Он ответил: «То, чем наделил меня Господь, лучше** (вашей дани). **Помогите же мне** (людской) **силой, чтобы я воздвиг между вами и ими преграду»**.

«Возите ко мне железные балки»... Когда они заполнил ими пространство между склонами, он приказал: «Раздувайте». Когда же (балки расплавились) и превратились в огонь, он распорядился: «Несите мне расплавленную медь, я вылью ее на расплавленное железо».

«С тех пор племена яджудж и маджудж не могли ни перебраться через преграду, ни пробить в ней брешь».

«Это — Милость Аллаха, а когда наступит время, эта стена рухнет по Его Воле» (18 Сура «Аль-Кахф», 94-98).

Крушение сооруженной Зулькарнайном (мир ему) преграды (Не путайте ее с великой китайской стеной!) — один из признаков приближения Судного дня. Место, где замурованы народы яджудж и маджудж, точно неизвестно. Ближе к Судному дню эта преграда рухнет, и два зловредных племени распространятся по всему миру, нанося большой урон на своем пути. Размеры бедствий, которые они причинят, можно представить, сопоставив следующие цифры: численность людей и джиннов составляет лишь 1/9 часть от численности яджуджа и маджуджа.

Всевышний Аллах сказал:



«До тех пор, пока не разверзнется (стена) яджуджа и маджуджа, и пока они не низринутся с каждой возвышенности» (21 Сура «Аль-Анбийя», 96).

#### Племена яджудж и маджудж

По преданию, яджудж и маджудж — это два очень вредных народа. Они жили в горах, и существовала лишь одна дорога, по которой они могли выходить оттуда. Ее-то Зулькарнайн и перегородил железом, а сверху залил медью. яджудж и маджудж — существа небольшого роста, у них маленькие глаза, красные и плоские лица, большие уши. Они очень плодовиты: подобно тому, как от Адама и Евы на земле появились миллионы людей, в племенах яджудж и маджудж у одной пары рождаются тысячи детей, плодясь, словно саранча. Перед Судным днем стена разверзнется, и они выйдут из горы, распространяясь по всей земле, кроме Мекки, Медины и Иерусалима, нанося повсеместно вред и поедая все на своем пути, как прожорливые насекомые. В местах, где они пройдут, останутся только развалины. Их будет больше, чем джиннов и людей вместе взятых, в девять раз. Когда придет время, Всевышний Аллах их уничтожит.

Пророк Мухаммад (да благословит его Всевышний Аллах и приветствует) сказал, что Аллах пошлет червя, который перегрызет их шеи и разорвет в клочья тела. Все животные будут есть их мясо и станут тучными и сильными (И. Джанан, К. Ситта. «Мухтасар», т. 4, стр. 82).

Во время Ми'раджа Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) встретился на небесах с Пророками Исой, Мусой и Ибрахимом (мир им). Они разговаривали о Судном дне. Пророк Иса (мир ему), сказал:

«Мне дано знание о признаках Судного дня, но когда он наступит, кроме Всевышнего Аллаха не знает никто».

После чего он рассказал о том, что он спустится с небес и убьет Даджаля. Затем освободятся народы яджудж и маджудж и ринутся с гор подобно лавине, сметая все на своем пути и выпивая

всю воду по ходу своего движения. Люди будут просить помощи у Всевышнего Аллаха, Пророк Иса (мир ему) совершит дуа, и этот народ будет уничтожен, а от их трупов будет исходить сильное зловоние. Пророк Иса (мир ему) снова будет читать дуа, и пойдут дожди, которые смоют их останки в море (И. Джанан, К. Ситта).

Зайнаб бинти Джахш (да будет доволен ею Аллах) передала, что однажды в комнату вошел Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует), взволнованный и испуганный. Он сказал:

«Горе же арабам от надвигающейся беды. Сегодня в стене, закрывающей яджудж и маджудж, появилось отверстие». И, соединив большой и указательный пальцы, он показал размер отверстия. Зайнаб (да будет доволен ею Аллах) спросила: «О Посланник Аллаха! Неужели даже если среди нас будут благочестивые рабы, мы все сразу будем уничтожены?». На что Пророк сказал: «Да, если количество грехов возрастет, это произойдет» (И. Джанан, К. Ситта, том IV, стр. 74).

Пророк в этом хадисе сказал: «Горе же арабам от надвивающейся беды». Он упомянул только нацию арабов, потому что большинство мусульман того времени составляли арабы. То есть под словом «арабы» Пророк подразумевал всех людей.

По мнению некоторых исламских ученых, «надвигающаяся беда» — это раздор, который охватит мусульманское общество после убийства третьего халифа мусульман Османа (да будет доволен им Аллах), что и станет причиной появления отверстия в стене, закрывающей яджудж и маджудж.

#### Поучительные рассказы о Зулькарнайне (мир ему)

В одном из путешествий Зулькарнайн (мир ему) встретился с народом, постоянно помнящим о смерти и борющимся со своим на-

фсом (низменными страстями). Для этого народа ничто мирское не имело значения. У каждого из людей была заранее вырыта могила, и они ежедневно чистили ее и совершали в ней поклонение. Эти люди не держали скота, питаясь только овощами. Зулькарнайн (мир ему) отправил их правителю письмо с предложением прийти к нему. Тот ответил:

«У меня нет ни с кем дел, а кому нужно, пусть идет ко мне сам». Зулькарнайн (мир ему) пришел к этому правителю и сказал: «Я пригласил тебя, почему ты не откликнулся?». Правитель ответил: «Я не нуждаюсь в тебе, поэтому не пришел». Зулькарнайн (мир ему) спросил: «Что с вами? Почему твой народ живет подобным образом?».

Правитель ответил: «Мы не ценим золото и серебро, ведь когда человек приобретает золото, ему хочется еще и еще, и от этого спокойствие покидает его».

- А зачем вы копаете могилы и почему совершаете ибаду в них?
- Мы так делаем для того, чтобы не бегать за мирскими усладами. Глядя на могилы, мы помним о нашем возращении в них и отказываемся от мирского, ответил правитель.
- А почему вы не едите ничего, кроме овощей? Не лучше ли вам держать скот и использовать его мясо и молоко? спросил Зулькарнайн (мир ему).
- Мы не хотим, чтобы наши желудки были кладбищами для животных. Когда человек проглотит пищу, он уже не ощущает её вкуса, ответил правитель.

Как-то раз к Зулькарнайну (мир ему) пришел человек и спросил: «Как мне укрепить свою веру?». Тот ответил: «Не гневайся, не сердись ни на кого, так как шайтан ближе к человеку, когда тот в гневе. Если приступаешь к какому-либо делу, не торопись, делай его спокойно. Будь мягким, добрым ко всем, утешай и ободряй других, не будь упрямцем, отрицающим истину, и не будь угнетателем».

Перед смертью Зулькарнайн (мир ему) повелел:



«Когда я умру, омойте и заверните меня в кяфан<sup>2</sup> и уложите меня на табут (похоронные носилки), расставьте в разные стороны мои руки. И пусть за мной следуют слуги с мулами, нагруженными моими богатствами, для того, чтобы люди видели, что все эти богатства и слуги остаются в этом мире, а в тот мир человек идет с пустыми руками. Пусть не обманывает никого этот бренный мир». После смерти его завещание было исполнено.

Ученые толковали это завещание следующим образом: «Я покорил со своим войском Запад и Восток, в моем подчинении было много воинов и слуг. Все они были покорны мне. Я управлял всем миром, владел бесчисленными богатствами. Но мирские блага не вечны — как видите, я ухожу в могилу с пустыми руками. Знайте, что мирские блага остаются в этом мире. Трудитесь, совершая благие деяния, которые принесут вам пользу в вечном мире».

Несмотря на все свои богатства, Зулькарнайн (мир ему) много трудился, сам изготавливал доспехи для воинов и продавал их, а вырученные деньги раздавал как садака (милостыню).

Да пребудут мир и благословение Всевышнего Аллаха над Пророком Зулькарнайном (мир ему).



<sup>2</sup> Кяфан — саван, в который заворачивают умершего.

## «ДЖИХАД ВА АМР БИЛЬ-МАРУФ» — БОРЬБА СО ЗЛОМ И ПРИЗЫВ К ДОБРУ

Чтобы достичь благоденствия в земной жизни и счастья в будущем мире, свои души, имущество и все другие дары Всевышнего Аллаха верующие обязаны использовать в похвальных целях — для совершения благочестивых дел.

Для тех, кто помнит о бренности нашего мира и стремится к награде в будущей жизни, нет более важной цели, чем достижение довольства Всевышнего Аллаха. Сказано в Коране:

«Ваше (о муслимы) имущество и вы сами подвергнетесь испытанию» (3 Сура «Али-Имран», 186).

Бесцельно использованные дары Всевышнего Аллаха ведут легкомысленных людей к печальному концу.

«В тот день, когда не пригодятся ни богатство, ни сыновья, кроме как тем, которые предстанут перед Аллахом с чистым сердцем» ( 26 Сура «Аш-Шуара», 88-89).

Если человек пребывает в невежестве и растрачивает данные Всевышним Аллахом блага эгоистически, небрежно, это несет ему самому и всему обществу горечь, ущерб, разочарование. А когда люди действуют в соответствии с повелениями Всевышнего Аллаха, они пребывают в благополучии и общество наполняется счастьем и спокойствием.



Абу Саид Аль Худри (да будет доволен им Аллах) передает, что однажды некий бедуин спросил у Пророка (да благословит его Аллах и приветствует), кто считается благочестивым человеком? Посланник Всевышнего Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует) ответил: «Тот, кто всей душой и имуществом трудится на пути Всевышнего Аллаха».

В другом хадисе сказано, *«что самый высший джихад — это борьба со своим нафсом»*.

К торжеству победы в этой борьбе человека ведут вера (иман) и благочестивые деяния. Настоящий верующий — это тот, кто своим языком и своими руками (то есть словом и делом) приносит пользу мусульманскому обществу.

Образцы истинной веры явили потомкам ближайшие сподвижники Посланника Всевышнего Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует), такие как Мусаб бин Умейр (да будет доволен им Аллах). Еще будучи молодым человеком, он обладал большими материальными возможностями, но принял Ислам и несмотря на угрозы родителей лишить его наследства, не отклонился от пути Всевышнего Аллаха: оставив семью и богатство, совершил хиджру — переселение из Мекки в Медину Мунаввара.

В битве при Ухуде он стал шахидом, защищая Пророка (да благословит его Аллах и приветствует). После гибели Мусаба один из Ангелов Принял Его Облик И Подхватил Знамя Ислама. «Вперед, Мусаб!» — призвал своего знаменосца Пророк, и когда тот посмотрел на него, стало ясно, что мусульманам помогает небесное воинство. Позже, когда соратники отыскали благословенное тело Мусаба, они не могли найти для него кяфан, чтобы его обернуть — так бедны они были.

Мусаб бин Умейр (да будет доволен им Аллах) — один из тех благочестивых рабов Аллаха, которые восхваляются в Коране:

«Среди верующих есть мужи, которые верны завету, данному ими Аллаху. Среди них есть и такие, которые исполнили свой обет, есть и такие, для которых срок его исполнения еще не наступил, но они ни в коей мере не изменили (завет)». (33 Сура «Аль-Ахзаб», 23);

«Воистину, Аллах купил у верующих их жизнь и имущество в обмен на уготованный им рай. И они будут сражаться во имя Аллаха, убивая и погибая, в соответствии с истинными обещаниями от Него (данными) в Торе, Евангелии и в Коране. И кто же надежнее в своем обете, чем Аллах? Радуйтесь же сделке, которую вы заключили с Ним, ибо именно это и есть великий успех» (9 Сура «Ат-Тауба», 111).

Причина ниспослания этих аятов объясняется в тафсирах следующим образом: «Во время второй присяги при Акабе, куда пришли 70 человек, Абдуллах бин Раваха спросил у Пророка (да благословит его Аллах и приветствует): «О Расулуллах, каковы требования Всевышнего Аллаха и твои по отношению к нам?».

На что Посланник Всевышнего Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует) ответил:

«Требования Аллаха — поклоняться Ему и ни в коем случае не придавать Ему соучастника. Мои же требования таковы: как вы защищаете себя и свое имущество, так же защищайте меня».

Недавно уверовавшие продолжали расспрашивать: «Если мы это выполним, что будет нам за это?» Расулуллах ответил: «За это вы попадете в Рай».



Тогда собравшиеся сказали: «Это очень выгодный договор, мы не желаем его нарушать и сдержим обещание».

Вся жизнь сахабов является примером самоотверженной борьбы на пути Всевышнего Аллаха.

Сформировавшись как выдающиеся личности в сиянии чистого сердца Пророка (да благословит его Аллах и приветствует), они выражали полную покорность Пророку и безоговорочно следовали за ним.

Во время прощального хаджа рядом с Пророком (да благословит его Аллах и приветствует) шли 120 тыс. человек, из них 20 тысяч остались там и были позже похоронены в Мекке и Медине, большая же часть, разъехавшись по разным городам и странам, несли людям Слово Всевышнего Аллаха и умерли в тех местах, где проповедовали Ислам.

Сахабы никогда не боялись жертвовать своей жизнью и имуществом для возвеличивания Всевышнего Аллаха и распространения религии Ислам. Когда Пророк просил помощи, сподвижники отдавали все, что имели. И женщины, проявляя беззаветную преданность Всевышнему Аллаху и Его Пророку (да благословит его Аллах и приветствует) без колебаний расставались со своими украшениями — серьгами, браслетами, ожерельями. А если требовалось — жертвовали своими жизнями на пути Всевышнего Аллаха, как Сумейя (да будет доволен ею Аллах), ставшая первой женщиной-шахидом в истории Ислама.

Сестра Айши (да будет доволен ею Аллах) Асьма (в последние годы своей жизни ослепшая от слез), когда ее сын собрался в поход, дотронулась до него рукой и, поняв, что он облачился в доспехи, сказала: «О сын мой, зачем же ты, подобно трусу, надел доспехи? Сними их».

Ханса (да будет доволен ею Аллах), потеряв четверых своих сыновей в битве Кадисия, не опечалилась, а напротив, воздала хвалу Всевышнему Аллаху за то, что стала матерью четырех шахидов.

Пожертвовали в мусульманскую казну все свое состояние и драгоценности и другие мусульманки, жены ближайших сподвиж-



ников Пророка, как например супруги халифов Османа и Омара бин Абдуль Азиза (да будет доволен ими Аллах).

В самые трудные дни, во время похода Табук, когда женщины сахабы снимали все свои украшения, чтобы отдать их Посланнику Всевышнего Аллаха, одна 11-летняя девочка решила пожертвовать свои серьги, но так как носила их давно и они никак не расстегивались, от волнения она вырвала их из ушей и отдала эти окровавленные украшения ради Всевышнего Аллаха.

Всевышний Аллах повелел в Коране:

«Бери (Мухаммад) с их имущества пожертвования, чтобы ими смыть скверну их грехов и возвысить их достоинства (перед Аллахом). Молись за них, ибо твои молитвы — успокоение для их (душ), ибо Аллах — Слышащий, Знающий» (9 Сура «Ат-Тауба», 103).

В этом аяте содержится приказ Пророку (да благословит его Аллах и приветствует) брать садака (милостыню) с имущества верующих. После ниспослания этого аята все сподвижники были готовы пожертвовать всем своим имуществом. Все имеющееся у них они возложили к стопам Посланника Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует). Те же, кто не имел ничего, пошли в лес, нарубили дров, продали их, а вырученные деньги отдали Посланнику Всевышнего Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует).

Эти люди не растрачивали свои духовные и физические силы на приобретение достатка в земном мире, чтобы не оказаться бедняками в Судный день. Они жили с пониманием того, что все богатства принадлежат только Всевышнему Аллаху, а им даны лишь во временное пользование, и, жертвуя их на дело Ислама, они в этом кратковременном мире запасаются сокровищами для вечной будущей жизни.

Для тех, кто не хочет участвовать в джихаде, следующий хадис является грозным предупреждением. Пророк сказал: «Клянусь Тем, Кому принадлежит моя душа, приказывайте добро и удерживайте от зла, иначе в ближайшее время вас постигнет наказание Всевыш-него Аллаха. Даже если после этого вы будете читать дуа, оно не будет принято».

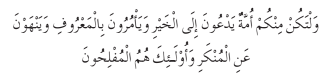
Посланник Всевышнего Аллаха этим высказыванием разъяснил нам, что прекращение призыва людей к добру является причиной Божественного наказания. Уста верующих достойны провозглашать благочестивое и доброе. Об этом сказано в хадисе: «Религия — это совет».

После бренной жизни на земле для человека нет иного места пребывания, кроме Джанната (Рая) или Джаханнама (Ада), всех нас призовут на Суд. Всевышний Аллах предупреждает тех, кто беспечно относится к своей душе, телу, к своим средствам и другим милостям Аллаха, потакая своему нафсу: «Разве к тебе не пришел Мой Посланник и не призвал к истине? Разве тебя Я не одарил множеством благ? А что ты приготовил для сегодняшнего дня?».

После этого вопроса человек посмотрит направо и не увидит ничего, затем — налево и вновь ничего не увидит, затем посмотрит вперед и увидит Ад.

Беззаботно тратящие свою короткую жизнь в этом мире не на достижение довольства Аллаха, а на погоню за утехами нафса, будут наказаны за бесцельно прожитые дни. Тех, кто в последний раз закрыл свои глаза без веры, сжимают объятия мучительной и страшной могильной тьмы.

Всевышний Аллах обещает Своим верным рабам:



«И образуется из вас община, которая будет призывать к добру, побуждать к благому и отвращать от дурного. И будет таким людям блаженство» (3 Сура «Али-Имран», 104).

В этом аяте сказано о том, что необходимо всегда, во всякое время распространять религию Ислам, как это делали прежде нас благочестивые сахабы, а затем священное дело продолжили идущие по их следам искренние рабы Всевышнего Аллаха — ученые, муджахиды и муршиды.

Самая лучшая пища для человека — богобоязненность, самый лучший день для авлия — это день, прожитый праведнее вчерашнего. Мы умрем, как засыпаем, и воскреснем, как просыпаемся, и в тот День будем отчитываться за наши деяния.

Прошли предыдущие поколения, мы следуем за ними, веря, что наивысшие степени в Ахира ожидают благочестивых, искренних рабов Всевышнего Аллаха. Все сотворено Им, и все возвращается к Нему.

Да направит Всевышний Аллах наши сердца по пути истины и Своего довольства! Сохрани нас, Господь, от нас самих — от зла нафса! Аминь.



# TPOPOK JJ J J J

H II P O P O K II P O P O K

#### Пример величайшей любви и терпения ПРОРОК ЯКУБ (мир ему)

u

прошедший испытания рабством, тюрьмой и ставший впоследствии правителем Египта и повелителем сердец ПРОРОК ЮСУФ (мир ему)

Пророк Якуб (мир ему) — сын Пророка Исхака (мир ему) — был ниспослан Пророком для людей из местности Канан. У Исхака (мир ему) были сыновья-близнецы: Ийс и Якуб. Первым родился Ийс, за ним — Якуб, чье имя и означает «следующий». Еще одно значение имени Якуб — «сафватуллах», то есть чистый, благочестивый раб Всевышнего Аллаха. Некоторые люди называли Пророка Якуба — Исраиль (раб Аллаха). По преданию, он родился в Мадъяне или в Дамаске (Сирия).

От рода Якуба ведут свое происхождение Пророки Муса, Харун, Дауд, Сулейман, Закария, Яхья, Иса (мир им). Якуб был скотоводом, разводил баранов, а Ийс был хорошим охотником. Однажды, когда Ийс ушел на охоту, его мать зажарила одного из баранов Якуба (мир ему) и подала еду Исхаку (мир ему) со словами: «Это мясо сын принес для тебя».

Отведав кушанье, Исхак обратился к Всевышнему с просьбой, чтобы из рода Якуба вышли Пророки и цари.

Вскоре пришел с охоты Ийс. Показав отцу добытую дичь, он сказал: «О отец, я принес с охоты то, что ты хотел».

Тогда Исхак (мир ему) прочитал для него дуа: «Пусть твое потомство будет таким же плодовитым, как земля».

И Всевышний Аллах дал Ийсу многочисленное потомство. Народ Византии (греки) произошли от сына Ийса — Рума.



Каждому Своему Пророку Всевышний Аллах предоставил возможность обратиться к Нему с одной мольбой, которая будет непременно принята (хотя и многие другие их дуа тоже принимались). Все Пророки использовали дарованную им возможность, кроме нашего Пророка Мухаммада (да благословит его Аллах и приветствует), который отложил ее до Судного дня, чтобы просить о заступничестве для всех людей (шафаате узма).

\* \* \*

Ийс ревновал к первенству Якуба, и, чтобы между братьями не возникало ссор, мать отправила Якуба к дяде (своему брату). У того было две дочери: старшая по имени Лая и младшая — Рахиль. Якуб работал у дяди семь лет, после чего тот отдал ему в жены Лаю. Якуб остался еще на семь лет и получил в жены Рахиль (по шариату Пророка Якуба (мир ему), было разрешено состоять в браке с двумя сестрами одновременно).

Дядя Якуба подарил своим дочерям двух рабынь — Зульфу и Балху, а затем еще двух рабынь подарил Якубу. Лая родила Якубу шесть сыновей, Рахиль — двоих, а наложницы — четыре.

Рахиль долгое время была бесплодна, но она долго молила Всевышнего Аллаха, и Он принял ее молитвы: сначала родился Юсуф, а потом Беньямин. На сороковой день после рождения Беньямина Рахиль умерла. В год рождения Юсуфа Якуб получил откровение от Аллаха и сразу же начал призыв соплеменников к Единобожию. Многие из тех, кто жил в местности Канан, уверовали. О Пророке Якубе (мир ему) упоминается в Коране:

«Мы даровали ему Исхака, Якуба, и Мы возвысили их всех (в сан) пророка. Мы даровали им Нашу милость, а также возвышенный язык истины» (19 Сура «Марьям», 49-50);



## وَاذْكُرْ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ أُوْلِي الْأَيْدِي وَالْأَبْصَارِ إِنَّا أَخْلَصْنَاهُمْ بِخَالِصَةٍ ذِكْرَى الدَّارِ وَإِنَّهُمْ عِنْدَنَا لَمِنَ الْمُصْطَفَيْنَ الْأَخْيَارِ

«Вспомни (Мухаммад), наших рабов Ибрахима, Исхака, Якуба, могучих и прозорливых. Воистину, Мы даровали им искренность, чтобы они помнили о будущем мире. И они, истинно, для Нас — избранные, добродетельные» (38 Сура «Сад», 45-47).

Так как Юсуф (мир ему) во всем отличался от своих братьев, он, еще будучи ребенком, удостоился особой любви отца: Якуб видел в Юсуфе (мир ему) свои качества и поэтому любил его больше других сыновей и никогда не расставался с ним. По Воле Всевышнего Аллаха сердца хороших людей всегда чувствуют друг друга, один человек любит другого потому, что находит в нем качества, которыми обладает или хотел бы обладать сам. В этом — основа любви. Мир существует на взаимном притяжении. Порочное существование привязывает к себе грешников, а благочестивая жизнь влечет праведных людей. Невежество манит кяфира, а воспитание — тех, кто горит желанием наставлять. Этот закон взаимного притяжения полностью проявляется и на физическом уровне, и в метафизике.

Да пребудут мир и благословение Всевышнего Аллаха над Пророком Якубом (мир ему).

#### ПРОРОК ЮСУФ (мир ему)

История жизни Пророка Юсуфа (мир ему), названа в Коране «ахсануль-касас» — самой красивой историей, ей посвящена отдельная Сура. Убей бин Кааб (да будет доволен им Аллах) передал, что Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) наставлял: «Учите своих рабов Суре «Юсуф». Если мусульманин напишет эту суру, объяснив ее смысл, научит ей свою семью или рабов, то Аллах облегчит его состояние перед смертью, и зависть к какому-либо мусульманину никогда не овладеет его сердцем».

На долю Юсуфа (мир ему) выпали большие испытания и трудности, причиной которых стала зависть его братьев. Юсуф явил в этих ситуациях образец богобоязненности, и Всевышний Аллах послал к нему Джабраиля (мир ему) для облегчения бед: со временем Юсуф (мир ему) стал визирем, а затем — могущественным правителем Египта. Помня о своих бедах и испытаниях, Юсуф был очень милостив и добр к слабым и нуждающимся людям. Тот, кто прочтет историю жизни этого Пророка и проникнется ей, поймет глубокий смысл изложенных событий и станет счастливым, подобно нашему Пророку Юсуфу (мир ему).

В Суре «Юсуф» много назиданий. В ней рассказывается о снах и их толковании, о взглядах на жизнь и мирские блага, о стойкости в трудных условиях и терпении в бедах, исходящих от врагов, о тягостной разлуке с близкими, о любви, о хитрости и коварстве женщин, о рабстве, тюрьме и освобождении из заточения, о светлом будущем и прощении тех, кто причиняет вред и обиды, хотя обиженный имеет власть наказать угнетателей. В этой Суре объясняется суть пророчества, передающегося от Пророка к Пророку — наместникам Всевышнего Аллаха на земле.

Поведано как о духовных, так и о плотских устремлениях человека. Повествуется о том, как Зулейха — в прошлом олицетворение невоспитанного нафса — благодаря религии Ислам и очищению своей души удостоилась довольства Всевышнего Аллаха, как на пути познания Аллаха она обрела совершенство, и души Юсуфа (мир ему) и Зулейхи породнились.

#### Причина ниспослания Суры

Мухадисы (передатчики хадисов) рассказывают, что однажды иудейские ученые пришли к предводителям мекканских мушриков и сказали: «Спросите Мухаммада, почему Якуб с семьей переехал из Шама в Египет и что это за история Юсуфа». Когда эти вопросы задали Пророку Мухаммаду (да благословит его Аллах и приветствует), была ниспослана Сура «Юсуф». В то время Пророку приходилось очень трудно: идолопоклонники усилили давление на мусульман, умерли мать правоверных Хадиджа и его дядя и опекун Абу Талиб. Поэтому тот год в жизни Пророка был назван годом горя. В столь трудный момент ниспослав Суру «Юсуф», Всевышний Аллах утешил Своего Избранника и его сподвижников, ибо в ней Он обещал для тех, кто идет по Его пути и терпит трудности, близкую победу.

Всевышний Аллах сказал:

«Алиф, Лям, Ра. Эти (аяты) — знамения ясного Писания. Воистину, Мы ниспослали его (в виде) Корана на арабском языке, чтобы вы поняли (его содержание). Мы рассказываем тебе этот Коран в Нашем откровении наилучшим образом, хотя прежде ты был среди не ведавших (об откровении)» (12 Сура «Юсуф», 1-3).

Это одно из доказательств того, что самым достойным языком является арабский.

Сура «Юсуф», первая Сура, ниспосланная нашему Пророку Мухаммаду в виде истории, — не только красива и поэтична. В ней содержится много поучительных высказываний, тонкостей и нюансов вероисповедания Ислама. Чрезвычайно впечатляющие слова ее несут в себе глубокие тайны. В этой Суре Юсуф символизирует сердце, Якуб — душу, мать Юсуфа Рахиль — тело, а его братья — желания нафса. Весь Коран наполнен величайшим сокровенным смыслом, но чтобы постичь его, нужно обладать духовным видением (басырат).

Юсуф — самый прекрасный из сыновей Пророка Якуба (мир ему) — происходит из знатного рода, в его родословной три Пророка, сам он тоже удостоился великого почета: ему были даны свет пророчества, умение толковать сны, красота, власть и не только. В трудные времена засухи и голода он щедро помогал бедным и нуждающимся людям. И его молитва (дуа) к Всевышнему также была очень красивой:

«Упокой меня мусульманином и включи меня в число праведников» (12 Сура «Юсуф», 101).

#### Веший сон

В Коране рассказывается:

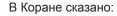
«Однажды Юсуф сказал своему отцу: «О мой отец! Я видел (во сне) одиннадцать звезд, солнце и луну. Я видел, как они поклонились мне» (12 Сура «Юсуф», 4).

Юсуфу было семь лет, когда ему приснился сон о том, что перед ним совершили саджда (земной поклон) одиннадцать звезд, луна и солнце. Эти звезды — братья Юсуфа, солнце — Якуб, луна — его тетя Лая (мать Юсуфа Рахиль к тому времени умерла). В аяте сказано, что первыми поклонившимися были звезды, потом солнце, потом луна. Эта очередность указывает на то, что после долгой разлуки Юсуф встретится сначала с братьями, потом с отцом.

Рассказывают, что один иудей пришел к Пророку Мухаммаду (да благословит его Аллах и приветствует) и спросил: «О Мухаммад! Назови имена тех звезд, которые видел Юсуф во сне!». Пророк ответил не сразу. На помощь пришел ангел Джабраиль (мир ему) и сообщил названия этих звезд. Тогда Пророк сказал иудею: «Если я сообщу то, о чем просишь, ты примешь Ислам?» Иудей ответил: «Да!». Тогда Пророк начал перечислять названия звезд: «Джараям, Тарик, Зайял, Кабис, Амудан, Фалик, Мисбах, Дарух, Фара, Васаб, Залькефитайн. И Юсуф видел во сне, что эти звезды, солнце и луна, спустившись с небес, совершили ему земной поклон». Тогда иудей воскликнул: «Клянусь Аллахом, все твои слова — истина!».

Толкователи снов говорят, что сны бывают трех видов:

- 1. «Хадисун-нафс» когда человек видит во сне свое дело или любимого человека. Эти сны навеяны человеческой фантазией, воображением.
- 2. Запугивание шайтана: это путаные сны, они теснят и смущают душу.
- 3. Вести от Всевышнего Аллаха: ангел сна приходит к человеку и сообщает ему некоторые сведения из Сокровенной Хранимой Скрижали. Только такой сон является достоверным.





قَالَ يَا بُنَيَّ لاَ تَقْصُصْ رُوْ يَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيكِيدُوا لَكَ كَيْداً إِنَّ الشَّيْطَانَ لِلإِنْسَانِ عَدُو مُبِينٌ وَكَذَلِكَ يَجْتَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِنْ تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ وَيُتِمُّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَعَلَى آلِ يَعْقُوبَ كَمَا أَتَمَّهَا عَلَى أَبُويْكَ مِنْ قَبْلُ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبَّكَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِحْوَتِهِ آيَاتٌ لِلسَّائِلِينَ لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِحْوَتِهِ آيَاتٌ لِلسَّائِلِينَ

«Отец сказал: «О сынок мой! Не рассказывай этот сон своим братьям, а не то они замыслят против тебя коварство. Ведь шайтан — явный враг человеку. И (согласно твоему сновидению) твой Господь изберет тебя (на пророческий сан), научит тебя толковать сны и оделит сполна тебя и род якуба Своим благодеянием, подобно тому как раньше Он оделил им твоих праотцев: Ибрахима и Исхака. Воистину, твой Господь — знающий, мудрый». (В сказании) о Юсуфе и его братьях заключены, несомненно, знамения для алчущих истины» (12 Сура «Юсуф», 5-7).

#### Огонь, испепеляющий сердце, — зависть

Сыновья Пророка Якуба (мир ему) — Яхуда, Робиль и Шемун — не могли понять отношения своего отца к Юсуфу (мир ему), которое было переполнено нежностью и любовью, и завидовали младшему брату. А если в сердце поселяется зависть, значит, шайтан нашел в нем лазейку и удобно устроился там со своими подсказками, что и произошло в случае с братьями Юсуфа (мир ему), которые сказали:

«Несомненно, отец любит Юсуфа и его брата больше, чем нас, хотя нас так много. Воистину, наш отец впал в явное заблуждение».

«Убейте же Юсуфа или же доставьте его в (далекие) земли и (бросьте там). Тогда благоволение вашего отца целиком будет обращено на вас, и тогда после покаяния вы (вновь) станете праведными людьми» (12 Сура «Юсуф», 8-9).

После сна Юсуфа отец понял, что его любимый сын будет Пророком, он также увидел свет пророчества на лбу сына, поэтому стал еще больше любить его. Остальные сыновья Якуба замечали эту все возрастающую любовь, и их зависть также росла с каждым днем, что и послужило причиной тому, что братья решили устроить ловушку любимцу отца. Как мы видим, Якуб (мир ему), очень сильно любя одного из своих сыновей, перешел рубеж дозволенного, что и привело его в будущем к большим испытаниям.

Одно из Имен Всевышнего Аллаха — «Ар-Ракиб», что означает: Наблюдающий, Тот, Кто всегда превыше всех. Наивысшей любви заслуживает только Он. Когда человек забывает об этом и питает чрезмерную любовь к созданным, это приводит к разлуке с объектом такой страсти.

Вышеперечисленные аяты дают нам урок: чтобы наша любовь не стала объектом чьей-либо зависти, надо хранить ее в глубине сердца, не выставляя на всебщее обозрение и не разглагольствуя о ней.

Как уже было разъяснено, если сердце не направлять на путь Всевышнего Аллаха и не очищать его зикром (восхвалением Всевышнего Аллаха и упоминанием Его прекраснейших Имен), сердце чернеет, ожесточается, и это становится причиной совершения человеком порицаемых поступков.



В Коране сказано:

«А разве не в поминании Аллаха находят утешение сердца?» (13 Сура «Ар-Рад», 28).

Постоянное упоминание и восхваление Аллаха (зикр) бережет наши сердца от грехов. Сердце — это «дом» Всевышнего Аллаха, место обитания любви к Нему. Если же не будет зикра в нашем сердце, то оно начнет темнеть и очень скоро духовно умрет, подчинившись нафсу, став его рабом. Зависть — один из главных пороков, губящих сердце.

Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) сказал:

«Завидующий относится к числу тех, кто будут отправлены в Ад без отчета. Гордость и гнев — это последствия зависти».

Следующий хадис предупреждает о том, как опасна для человека зависть: «Существуют три вещи, которые являются источниками грехов. Остерегайтесь же их:

- **1. Гордость** это то качество, которое воспрепятствовало Иблису совершить саджда (поклон) Пророку Адаму.
- **2. Страсть** она подтолкнула Пророка Адама (мир ему) совершить залля (маленькую ошибку) и съесть запретный плод.
- 3. Зависть побудившая сына Адама Кабиля на убийство родного брата Хабиля. Кто завидует, тот не соглашается с решением Аллаха. (Но одобряется желание быть похожим на тех, кто лучше тебя!). Причем, зависть приносит больше вреда самому завистнику, чем тому человеку, которому он завидует. Это подобно тому, как брошенный вверх камень возвращается и больно бьет, а порой и ослепляет метнувшего его. Нет никому пользы от зависти, она порождает только злобу и гнев и в итоге унижает и позорит позавидовавшего человека.

Греховные, преступные действия, предпринятые братьями против Юсуфа (мир ему), были вызваны завистью, в результате они нанесли вред самим себе.

Дети иногда являются экзаменом для родителей. Пророк Якуб очень любил Юсуфа (мир ему), и Всевышний Аллах испытал его, разлучив с сыном. Или еще один пример — Пророк Нух (мир ему). Когда он просил Всевышнего Аллаха уничтожить неверующих и Всевышний Аллах ответил на мольбу, Нух (мир ему), увидев среди тонущих в воде своего сына, не вытерпел и обратился к Всевышнему Аллаху: «О мой Господь! Он из моего рода».

#### Хитрый план

Снедаемые завистью, братья пришли к единому мнению: избавиться от Юсуфа (мир ему).

«Один из братьев сказал: «Не убивайте Юсуфа, если вы решили расправиться с ним, то бросьте на дно колодца. Какой-либо путник вытащит его» (12 Сура «Юсуф», 10).

Идею эту предложил Яхуда и убедил своих братьев поступить так. Насколько же поучительна эта история! Даже самый милосердный из братьев, допустив в сердце зависть, советует бросить Юсуфа (мир ему) на дно колодца!

В жизни часто бывает так, что завидующие нам враги рядятся в личину друга. Надо уметь распознавать их и по возможности избегать общения с ними.

Истинно верующие мусульмане, которые обладают живыми сердцами и находятся на истинном пути, не поступят, как братья Юсуфа (мир ему).

Люди с больными сердцами, не просветленные Божественным светом истины, подобно братьям Юсуфа (мир ему) подчинившиеся своему нафсу, давшие ему полную свободу действий, не полноценны. Велика их ущербность, сердца зачерствели в грехах настолько, что потеряли память. Они забыли о Всевышнем Аллахе, не поклоняются Ему, не восхваляют Его прекраснейшие Имена. Сердца их, как обломки камней или куски высохшего дерева, пригодны только для горения в огне Ада. Да защитит нас Всевышний Аллах от такой участи. Всевышний Аллах сказал об этом в Коране:

«Разве тот, чью грудь Он раскрыл для (принятия) ислама, который озарен светом от Господа своего, (равен тому, чье сердце запечатано)? Горе тем, чьи сердца черствы к назиданиям Аллаха! Они — в явном заблуждении» (39 Сура «Аз-Зумар», 22).

Измыслив хитрый план, как погубить Юсуфа (мир ему), сыновья Якуба (мир ему) пришли к отцу.

«(Братья) сказали: «О отец наш! Почему ты не доверяешь нам Юсуфа? Ведь мы для него — (добрые) советники!».

«Отпусти его завтра с нами, пусть он поест вволю и поиграет, мы же будем беречь его» (12 Сура «Юсуф», 11-12).

# Беды человека напрямую связаны со словами, сходящими с языка

Хотя братья Юсуфа (мир ему) и сказали отцу: «Мы хотим взять Юсуфа с собой, чтобы он не скучал», Якуб почувствовал неладное. «Я не хочу, чтобы Юсуф был с вами. Боюсь, что вы не уследите, и его съест волк» (12 Сура «Юсуф», 13) — возразил он . «Мы этого не допустим», — заверили братья.

Как передано в хадисах, однажды Пророк Якуб (мир ему) увидел себя во сне на вершине горы, а Юсуфа (мир ему) в пустыне. Неожиданно появились десять волков, которые напали на Юсуфа и унесли его. Этот-то сон и стал причиной слов Пророка Якуба (мир ему): «Я боюсь, что его съест волк». Сам не замечая того, он невольно подсказал сыновьям идею, как осуществить их хитрый план, ведь до этого они не предполагали солгать отцу, что Юсуфа (мир ему) растерзали хищники.

«Наши беды связаны со словами, которые исходят с нашего языка», — сказано в одном хадисе (Имам Суйюти. «Аль-Джамиуссагир» 1, 128).

«Мой нафс нашептывает мне такое, о чем я не говорю другим, опасаясь, что буду отвечать за сказанные мною слова», — признался мудрец.

«Не говорите лишнего людям, иначе потом они вас могут обмануть», — советуется в другом хадисе.

Ибн Секкит, который был приговорен к отрезанию языка, перед казнью сказал следующее: «Человек будет более сурово наказан за ошибки языка, нежели за ошибки, совершенные ногами. Потому что, поскользнувшись на слове, он может лишиться головы, а поскользнувшись ногами, лишь получит раны, которые со временем заживут».

Несмотря на то, что Якубу (мир ему) приснился вещий сон, он ничего не мог заранее предугадать и предпринять и потому доверил Юсуфа (мир ему) своим сыновьям. То, что предопределено Всевышним Аллахом, произойдет несмотря ни на что.

Человек, уверяющий, что никогда не сделает то или иное, открывает дверь шайтану, который не покинет его, пока не заставит совершить это действие, потешаясь над ним. Поэтому нельзя быть таким самоуверенным, и, предполагая сделать что-либо или наоборот отказаться от чего-то, надо полагаться на помощь Всевышнего Аллаха.

Братья Юсуфа (мир ему) относились друг к другу пренебрежительно, и такое же отношение у них было и к отцу. Братьям все же удалось убедить отца отпустить с ними Юсуфа (мир ему). Они уверяли отца:

«Да не такие мы растери, чтобы волк съел его, когда нас так много!» (12 Сура «Юсуф», 14).

# Предательство братьев

«Когда же братья отправились с Юсуфом (в степь) и бросили его на дно колодца, Мы внушили Юсуфу: «Ты непременно напомнишь им об этом их деянии, когда они об этом и думать забудут» (12 Сура «Юсуф», 15).

Слова **«Мы внушили Юсуфу»** в аяте, по мнению толкователей Корана, означают, что в этот момент Юсуфу (мир ему) было даровано пророчество.

Ученые также отмечают, что Юсуф (мир ему) в то время был несовершеннолетним. Всевышний Аллах дарует пророчество кому пожелает, вне зависимости от возраста. Так, Пророки Иса и Яхья (мир ему) получили этот дар также до совершеннолетия, но большинство Пророков получили откровение после сорока лет.

Пророк Якуб разрешил увести Юсуфа (мир ему) в пустыню, так как видел, что Юсуф (мир ему) тоже желает этого. Тем самым он проявил довольство судьбой и упование на Всевышнего Аллаха.

Чтобы успокоить и порадовать отца, братья нарочито подняли Юсуфа (мир ему) и посадили на плечи одного из них. Когда же отошли на такое расстояние, что отец их не видел, они не сдержали своего обещания. Скинув Юсуфа (мир ему) с плеч на землю. они сказали:

«О выдумщик ложных снов, где твои звезды, которые поклонялись тебе? Пусть они придут и спасут тебя от наших рук», — и с этими словами начали его избивать. Беньямина же они оставили дома, т.к. он был братом Юсуфа и по отцу и по матери и мог рассказать обо всем взрослым.

Юсуф (мир ему) молил братьев о пощаде, но в ответ они били его еще сильнее. Тогда он не выдержал и, заплакав, сказал:

«О отец! Как быстро они забыли данное тебе обещание и твои наставления. О отец! Если бы ты видел, как они обращаются с твоим сыном — так нельзя поступать даже с сыном раба».

Робиль поднял Юсуфа (мир ему) и бросил на землю, затем решил раздавить его, наступив на грудь, а брат Леви хотел сломать Юсуфу (мир ему) шею.

Из всех братьев неким подобием сострадания отличался Яхуда, и Юсуф (мир ему) обратился к нему: «О Яхуда! Бойся Всевышнего Аллаха! Воспрепятствуй тому, кто хочет меня убить».

Проявив милосердие, Яхуда сказал: «Не убивайте его! Разве вы не давали мне слово?».

«Да», — ответили братья.

«Сказать ли вам, что лучше смерти? Давайте просто бросим его в колодец», — предложил Яхуда.



## Юсуф (мир ему) в колодце

Посовещавшись между собой, братья решили по совету Яхуды бросить Юсуфа в колодец. Тот колодец находился вблизи Иордании. Дно его было широким, а кверху он сужался. Когда братья вели Юсуфа к колодцу, Юсуф (мир ему), хватался за их одежду и плакал, но они сняли с него рубашку, связали руки, чтобы он не смог за что-нибудь уцепиться и спастись. Чтобы оправдаться перед отцом, мучители взяли рубашку Юсуфа и измазали ее кровью барана.

«О мои братья! Верните мне рубашку. Если я умру, она послужит мне кяфаном, а если останусь в живых, она укроет и согреет меня», — взмолился Юсуф. но братья—палачи не вернули ему рубашку.

Когда опустили Юсуфа до середины колодца, братья решили обрезать веревку и сбросить его с высоты, чтобы он разбился. Но Юсуфу удалось ухватиться за камни. Держась за них, он еще раз обратился к братьям в надежде, что они пожалеют его и вытащат из колодца. Однако, услышав его голос, те сказали: «Смотрите, он еще не умер!» и стали забрасывать его камнями.

Всевышний Аллах повелел ангелу Джабраилю (мир ему): «Помоги Моему рабу». Ангел Джабраиль, сразу же выполнил Его приказание: он усадил Юсуфа (мир ему) на выступ в колодце, угостил райской едой и надел на него рубашку Пророка Ибрахима.

Один из великих ученых Ислама Хасан Басри отметил: «Когда Юсуфа бросили в колодец, ему было двенадцать лет. Со своим отцом он встретился только через сорок лет».

Сидеть в колодце было опасно, там обитали змеи и скорпионы, но Всевышний Аллах приказал им не покидать своих нор.

Из колодца Юсуф (мир ему), обратился ко Всевышнему Аллаху с просьбой:

«О всегда Видящий Свидетель, О Близкий, Который никогда не бывает далеким, о победитель, Которого никто не побеждал! Освободи меня от тяжелого состояния, в котором я нахожусь, открой для меня двери спасения!»

По рассказам одних, Юсуф (мир ему), пробыл в колодце три дня, другие говорят, что один час.

Пока Юсуф (мир ему) находился в колодце, ангел Джабраиль, научил его следующему дуа:

«О Тот, Который разрешает любые трудности, Отвечающий на все дуа, Вылечивающий любые переломы. О Тот, Который облегчает любые трудности. О мой Создатель, Аллах, Властитель... О мой Господь, кроме Которого нет другого Бога. Ты превыше всех недостатков. Прошу у Тебя защиты от трудностей, которые я испытываю, открой для меня ворота спасения от бед. О мой господь, посели в моем сердце любовь к Тебе и сделай так, чтобы в нем не осталось места для восхваления никого, кроме Тебя. О мой Господь, оберегай меня. О Самый Милостивый из милостивых».

Все время, что он пробыл в колодце, Юсуф (мир ему) восхвалял Всевышнего Аллаха, читал зикр. Ангелы, услышав прекрасный голос, попросили у Всевышнего Аллаха позволения послушать его. Прежде чем дать разрешение, Всевышний Аллах напомнил ангелам то, что они говорили раньше, когда узнали о сотворении человека.

«И сказал Твой Господь ангелам: «Я поставлю на землю наместника». Они спросили: «Поставишь ли Ты на земле того, кто будет грешить и проливать кровь, тогда как мы прославляем Тебя хвалой и святим Тебя?» Аллах ответил: «Воистину, Я ведаю о том, что вам неведомо» (2 Сура «Аль-Бакара», 30).



К возвышенному духовному миру обращено только чистое сердце человека, в мире же низких страстей верховодят желания нафса. Если человек не воспитывает, не контролирует себя, то нафс начнет управлять им и прихоти тела возобладают над духом, что характерно для грешников. Если же в сердце и на устах всегда Имя Бога, плоть терпит поражение. Это состояние присуще благочестивым рабам Всевышнего Аллаха.

Всевышний Аллах ниспослал Якубу и Юсуфу (мир им), испытания — горести и печали, чтобы воспитать в них терпение, укрепить упование на Него, чтобы они с большей любовью и трепетом в сердце воздавали хвалу Всевышнему Аллаху. Этот мир — временный, и лишения здесь не вечны, а за проявленное терпение Всевышний Аллах наградит человека высокой степенью в Дунья и в Ахира. Чтобы заслужить это, надо пройти через определенные трудности и страдания.

Чтобы привести Юсуфа (мир ему) к совершенству, он был помещен в тюрьму на двенадцать лет, где вел аскетический образ жизни, пребывал в уединении. Если бы Юсуф (мир ему) все это время находился возле отца, то не смог бы достичь дарованных ему Всевышним Аллахом высот. Поэтому на долю всех Пророков выпадало удаление от родных мест на какое-то время.

Продолжим же чтение Корана.

«Вечером братья вернулись к отцу со стенаниями и воскликнули: «О отец наш! Мы бегали наперегонки, а Юсуфа оставили стеречь наши вещи, (вот тут-то) волк и разодрал его. Ты не поверишь нам, но мы говорим правду» (12 Сура «Юсуф», 17).

Передают, что некая женщина, поссорившись с мужем, вся в слезах пришла к кади (судье) Шурайху. А в это время у кади находился имам Шаби. Увидев ее состояние, он сказал: «О Абу



Умайя! я думаю, что эту женщину притесняют, разве не видишь, как она плачет». Кади Шурайх ответил: «О Шаби! Братья Юсуфа (мир ему) были угнетателями и, несмотря на это, они тоже в слезах приходили к своему отцу... Основываясь на чьем-либо плаче, невозможно вынести правильную фетву. Необходимо узнать истину, и только после этого принять окончательное решение».

«И они поднесли (ему) рубашку Юсуфа, (обагренную) якобы его кровью. (Отец) сказал: «Да, только сердца ваши подсказали вам (такое) деяние. Но терпение — благо. И к Аллаху (надо) взывать о помощи (в деле), о котором вы поведали» (12 Сура «Юсуф», 18).

Взяв в руки рубашку Юсуфа, которую братья предусмотрительно измазали кровью животного, он поднес ее к глазам и, заплакав, сказал:

«До сегодняшнего дня я не видел такого доброго волка, который съел моего сына, даже не порвав рубашку».

## Наипрекраснейшее терпение

Стенания и плач Пророка Якуба (мир ему) стали легендой. Известный поэт Юнус эмра описывает их следующим образом:

Я был Якубом самому себе.

Имя Господа было на моем языке.

Потерял моего Юсуфа в землях Канана.

Плачет Якуб, плачет, говоря: «Юсуф!»

Взяли моего Юсуфа и пролили его кровь,

Сказав: «Его съели волки», и тем обманули.

Не знаю, что сделали с рубашкой моего Юсуфа.

Плачет Якуб, плачет, говоря: «Юсуф!»



Рыдающему Пророку Якубу ничего не оставалось, кроме как проявлять терпение. Он никому из созданных не жаловался на свое положение, на разлуку с сыном, лишь говорил так:

«...Я жалуюсь Аллаху на свое горе и печаль, и Он дает мне знать то, чего вы не знаете» (12 Сура «Юсуф», 86).

Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) спросил у Джабраиля (мир ему): «До какой степени дошла боль разлуки Якуба с Юсуфом (мир им)?».

- Он испытывал печаль и тоску, подобные печали и тоске семидесяти матерей, потерявших своих сыновей, ответил ангел.
- *Каково же его вознаграждение за это?* спросил Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует).
- Его вознаграждение равно вознаграждению ста шахидов, потому что он даже на миг не подумал плохое об Аллахе. (Альмалылы Хамди Языр. Тафсир, том V, стр 83).

Терпение Якуба (мир ему) — «сабри джамиль», т.е. наипрекрас-нейшее терпение, когда человек никому не жалуется на выпавшие ему беды, горе, несчастье и стойко переносит их. Если же он пожалуется кому-либо, то это будет означать, что он не проявил должного терпения.

# Вызволение Юсуфа (мир ему) из колодца и его продажа

Когда отец Юсуфа проявлял наипрекраснейшее терпение, в колодце Пророк Юсуф (мир ему) тоже пребывал в покорности, уповая на Аллаха. В это время...

وَ جَاءَتْ سَيَّارَةٌ فَأَرْسَلُوا وَارِدَهُمْ فَأَدْلَى دَلْوَهُ قَالَ يَا بُشْرَى هَـذَا غُلاَمٌ وَأَسَرُّوهُ بِضَاعَةً وَاللَّهٌ عَلِيمٌ بِمَا يَعْمَلُونَ وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَحْسٍ دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ الزَّاهِدِينَ

«Меж тем (к колодцу) прибыл караван, и (караванщики) послали водоноса (по воду). Он опустил свое ведро и (,увидев Юсуфа) воскликнул: «Радостная весть! Это же мальчик!» (Караванщики) спрятали Юсуфа, чтобы продать. Но ведь Аллах ведал о том, что они делают».

«И они продали его за ничтожную цену — за немногие дирхемы, желая избавиться от него» (12 Сура «Юсуф», 19-20).

Эти люди, несмотря на то, что были поражены красотой Юсуфа (мир ему), предположили, что он чей-то раб, и поспешили дешево продать мальчика, опасаясь, что объявится его хозяин.

Незадолго до описываемых событий Юсуф (мир ему) посмотрев на себя в зеркало и увидев свою красоту, сказал:

«Если бы меня продали как раба, не было бы мне цены, я стоил бы больших денег». И по этой причине был продан за ничтожную плату.

Рассказывают, что однажды Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) возвращаясь из мечети домой, встретил детей, которые сказали Пророку Мухаммаду (да благословит его Аллах и приветствует): «Мы не отпустим тебя, пока не дашь нам то, что даешь Хасану и Хусейну». На что Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) обращаясь к Билялу Хабаши, сказал: «Ступай ко мне домой и принеси то, что найдешь, чтобы я выкупил себя у них». Билял Хабаши принес восемь орехов — так Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) выкупил самого себя. «Меня продали за восемь орехов, подобно моему брату Юсуфу, которого продали за ничтожную цену», — мягко пошутил по этому поводу Пророк (да благословит его Аллах и приветствует).

В одном хадисе сказано: *«Воистину, Всевышний Аллах не смотрит на вашу внешность и на ваше имущество, а смотрит на ваши сердца и на деяния»*.

Несмотря на то, что мать правоверных Хаджар была служанкой, подаренной Саре Фараоном, она стала матерью Пророка Исмаила, от которого ведется родословная лучшего из созданий Аллаха — Пророка Мухаммада (да благословит его Аллах и приветствует).

Отсюда следует, что тело человека имеет малое значение, оно всего лишь — покров души. Благодаря свойствам души человек может достичь величия и почетности, и из-за них же может быть уничтожен. Как мы и говорили, красота и богатство по сравнению с добродетельными поступками — ничто, они даже не имеют цены. Всевышний Аллах от верующего принимает только его благочестивые деяния. Когда человек становится рабом, его продают за мизерную плату, как в случае с Юсуфом (мир ему). Какая же участь ожидает тех людей, которые позволили своей душе и сердцу служить низменным страстям?! Верующий должен осознавать свою ценность и величие и не становиться слугой своего нафса. Об этом сказано в Коране:

«Видел ли ты того, кто обожествил свои прихоти? Ты уже за них не отвечаешь!» (25 Сура «Аль-Фуркан», 43)

وَقَالَ الَّذِي اشْتَرَاهُ مِنْ مِصْرَ لإِمْرَأَتِهِ أَكْرِمِي مَثْوَاهُ عَسَى أَنْ يَنفَعَنَا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَداً وَكَذَلِكَ مَكَّنًا لِيُوسُفَ فِي الأَرْضِ وَلِنُعَلِّمَهُ مِنْ تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ وَاللَّهُ عَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ

«Тот житель Египта, который купил Юсуфа, сказал своей жене: «Относись к нему хорошо. Быть может, он пригодится нам или мы усыновим его».

Так Мы дали Юсуфу прочное положение в этой стране, (соблаговолили) научить его толкованию снов. Аллах победно и мудро завершает Свое дело, однако большинство людей не ведает (об этом)» (12 Сура «Юсуф», 21).

В тафсирах говорится, что работорговец, который выкупил Юсуфа (мир ему), затем перепродал его Азизу, министру финансов Египта. Если прежде Юсуф (мир ему), был продан за бесценок, теперь же был оценен очень высоко, за него дали золото, серебро, изумруд, шелк и миск — в количестве, равном весу Юсуфа (мир ему). Азиз обнаружил в Юсуфе ум и незаурядные способности, которые необходимы в государственных делах, и в дальнейшем намеревался использовать его именно на этом поприще. К тому же, он хотел усыновить Юсуфа, так как у него не было детей.

Шли дни и...

«Когда Юсуф достиг совершеннолетия, Мы даровали ему мудрость и знание. Так Мы вознаграждаем тех, кто вершит добро» (12 Сура «Юсуф», 22).

Также об этом сказано:

«...Неужели равны те, которые знают, и те, которые не знают (пути истины)? «Воистину, внемлют наставлениям только те, у кого есть разум». (39 Сура «Аз-Зумар», 9)



В этих аятах Всевышний Аллах превозносит знания, мудрость, а невежество порицает.

Передается такой хадис. У Пророка Мухаммада спросили:

- О Посланник, какие действия превыше всего?
- *Познать Всевышнего Аллаха*, ответил Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует).
- *А какие действия увеличивают степень?* спросили сподвижники.
- *Познание Всевышнего Аллаха*, снова ответил Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует).
- О Посланник Аллаха, мы спрашиваем про действия, а Вы отвечаете про знания, сказали сподвижники.
- Если человек познал Всевышнего Аллаха, даже его малые действия приносят пользу, а без познания Аллаха даже совершение многих действий не приносит пользы, ответил Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует).

Исламские ученые говорят: совершенствоваться в знаниях — лучше, чем совершенствоваться в действиях. Иметь ложное представление о чем-либо намного опаснее, чем ошибиться действуя. Потому что первое условие принятия благих дел Всевышним Аллахом — это правильное вероубеждение. По этой причине все Пророки просили у Всевышнего Аллаха приумножить их знания. Адаму (мир ему), поклонились ангелы за знание имен всех вещей, которым наделил его Всевышний Аллах. Сулейман (мир ему) был правителем могущественного царства, так как обладал мудростью в вопросах управления. Пророк Юсуф (мир ему) был спасен из тюрьмы и избавился от трудностей также благодаря его знанию.

# Пророк Юсуф (мир ему) и Зулейха

У министра была очень красивая жена по имени Зулейха. И Юсуф (мир ему) когда вырос, стал весьма привлекательным молодым человеком. Зулейха стала проявлять к нему интерес, испытывая страсть и желание. Об этом сказано в Коране:

«Женщина, в доме которой жил Юсуф, стала соблазнять его, заперла двери и сказала: «Приди ко мне».

Он ответил: «Упаси Аллах! Ведь мой Господь предоставил мне прекрасное убежище, а нечестивцы никогда не будут преуспевающими».

«Она возжелала его, и он возжелал бы ее тоже, если бы не увидел прежде знамения Господа своего. Так (повелели Мы), чтобы отвратить от него зло и прелюбодеяние, ибо он, воистину, из числа Наших верных рабов» (12 Сура «Юсуф», 23-24).

Толкователь Корана (муфассир) Замахшери слова **«если бы не увидел прежде знамения Господа своего»** объясняет следующим образом. Когда женщина (Зулейха) хотела принудить Юсуфа (мир ему) к прелюбодеянию (зина), Юсуф (мир ему) дважды слышал голос, который предостерегал: «Ни в коем случае! Ни в коем случае!», но не обратил на него внимания. Когда эти слова были произнесены в третий раз, он увидел образ своего отца Якуба (мир ему). Тот был очень взволнован и снова предупредил: «Берегись! Владей собой, отвернись от нее!». И только после этого Юсуф (мир ему) справился со своим нафсом и отвернулся от Зулейхи.

По Воле Всевышнего Аллаха Якуб помог своему сыну Юсуфу, мир им обоим, и отвратил его от совершения ошибки.



Как мы знаем, Пророки всегда находились под защитой Всевышнего Аллаха.

Али бин Хасан передает, что в комнате, где были Зулейха с Юсуфом (мир ему), стоял идол. Когда Зулейха хотела соблазнить Юсуфа, она накрыла идола покрывалом. Увидев это, Юсуф (мир ему) спросил, зачем она это сделала.

 — Я не хочу, чтобы он нас видел, я его стесняюсь, — призналась Зулейха.

Юсуф (мир ему) сказал: «Ты стесняешься каменного истукана, который не слышит, не видит и ничего не понимает, а как же я могу не стесняться моего Господа, Который создал меня в наипрекраснейшем образе?!»

После того, как Юсуф (мир ему) увидел знамение от Аллаха, он в сильнейшем испуге отвернулся от соблазнительницы и побежал к двери, а Зулейха устремилась вдогонку. Об этом сказано в Коране:

«Они бросились к двери, опережая друг друга, и она порвала со спины рубаху Юсуфа. У дверей они наткнулись на ее мужа. Она вскричала: «Как иначе можно покарать того, кто покушался на честь твоей жены, если не заточить в темницу, не (подвергнуть) мучительному наказанию?!» (12 Сура «Юсуф», 25).

«Кто посмел посягнуть на честь моей жены?» — спросил Азиз в гневе. Отвечая мужу, Зулейха к своему прежнему греху добавила еще один — клевету. «Я спала в своей постели, а этот юноша пришел, чтобы овладеть мной», — начала она свой лживый рассказ. Азиз повернулся к Юсуфу и сказал: «О юноша! Как ты мог так поступить после того, что я для тебя сделал? Ты не должен был меня позорить!»

«Юсуф сказал: «Это она пыталась соблазнить меня» (12 Сура «Юсуф», 26).

Как рассказывают одни, Азиз сказал Зулейхе: «Пока не представишь доказательство, я тебе не поверю». По другому источнику, Юсуф (мир ему) молился, чтобы Всевышний Аллах явил свидетельство его непричастности греху. В тот момент в комнате был трехмесячный младенец, который по Воле Всевышнего Аллаха чудесным образом заговорил:

«Если его рубаха разорвана спереди, то она говорит правду, а он — ложь».

«А если его рубаха разорвана со спины, то она лжет, а он говорит правду» (12 Сура «Юсуф», 27).

Так ребенок засвидетельствовал, что Юсуф (мир ему) не повинен в том, в чем его обвинили. В Коране сказано:

«Убедившись, что его рубаха разорвана со спины, муж сказал: «Воистину, все это — (только часть) из ваших (женских) козней, а козни ваши превелики!»

«Юсуф! Забудь об этом. А ты (, жена) проси прощения за свое прегрешение, ибо ты совершила грех» (12 Сура «Юсуф», 28-29).



Но эта история получила огласку.

# وَقَالَ نِسْوَةٌ فِي الْمَدِينَةِ امْرَأَةُ الْعَزِيزِ تُرَاوِدُ فَتَاهَا عَنْ نَفْسِهِ قَدْ شَغَفَهَا حُبَّا إِنَّا لَنَرَاهَا فِي ضَلاَلٍ مُبِينِ

«(После того) женщины в городе стали сплетничать: «Жена знатного мужа пыталась соблазнить своего юного раба! Ее охватила страсть к нему. Воистину, мы полагаем, что она впала в явный грех» (12 Сура «Юсуф», 30).

## Как женщины поранили свои руки...

Узнав, что город полон сплетен и слухов, Зулейха пригласила нескольких женщин к себе в гости и решила их испытать. Об этом говорится в Коране:

«Когда она услышала про сплетни египетских жен, то пригласила их (в гости), велела приготовить им ложа, дала каждой по ножику (для очистки плодов) и сказала (Юсуфу): «Выйди к ним». Когда они увидели его, то стали так расхваливать, что порезали ножами себе руки (вместо плодов), и воскликнули: «Упаси Аллах! Это не человек, он не кто иной, как благородный ангел» (12 Сура «Юсуф», 31).

В аяте сказано, что Зулейха велела приготовить женщинам ложа, потому что в обычае язычников-египтян было есть, горделиво возлежа на диванах. Нам, мусульманам, запрещено принимать пищу, развалившись на ложе, чтобы не уподобляться гордецам. Также Джабир (да будет доволен им Аллах) передает, что

кроме этого Пророк (да благословит его Аллах и приветствует) запретил есть левой рукой.

«(Жена того сановника) сказала: «Перед вами тот, из-за которого вы меня порицали. Правда, я пыталась его соблазнить, но он устоял. Однако если не повинуется моему желанию, то будет заточен в темницу и окажется в числе униженных» (12 Сура «Юсуф», 32).

Красота Юсуфа (мир ему) была неотразима: ярче солнца, заманчивей, чем полнолуние. Теперь, когда многие узнали о его красоте, Юсуф ходил по улицам с опаской и постоянно молился, прося помощи и защиты у Аллаха. Потому что хитрость женщин, далеких от истины, намного опаснее, чем западня сатаны. В Коране сказано:

«Юсуф воскликнул: «Господь мой! Темница мне милее того, к чему меня они принуждают. Если Ты не избавишь меня от их козней, я уступлю им и окажусь в числе глупцов» (12 Сура «Юсуф», 33).

Великие святые Ислама утверждают, что невозможно избавиться от зла нафса, если идти у него на поводу. Спастись от этого можно, только если сам человек противостоит плоти, в то же время уповая на Всевышнего Аллаха, надеясь на Его защиту, строго придерживаясь Его повелений. Именно так Юсуф (мир ему) обрел спасение.



«Господь удовлетворил (его мольбу) и отвратил от него их козни, ибо, воистину, Он — Внемлющий, Знающий» (12 Сура «Юсуф», 34).

Ни одно сердце, даже если это сердце Пророка, не в силах оградить себя от соблазнов этого мира, нашептываний своего нафса, от ловушек шайтана до тех пор, пока Всевышний Аллах не защитит его... Выражение из вышеприведенного аята — «знамения Господа» — объясняют эту истину.

# Тюрьма

Юсуф (мир ему) молился о том, что лучше попасть в тюрьму, чем слышать клевету. И Всевышний Аллах принял его дуа, так он оказался в тюрьме. Об этом сказано в Коране:

«После того как они увидели знамения его (невиновности), они (все же) приняли решение заточить его на некоторое время» (12 Сура «Юсуф», 35).

С Юсуфа сняли его красивое одеяние, взамен дав одежду из грубой шерсти, заковали в цепи и бросили в темницу, где томилось много людей. Войдя в тюрьму, Юсуф (мир ему) сказал: «Бисмиллях» и горько заплакал. Ангел Джабраиль спросил его о причине слез, на что Юсуф (мир ему) ответил: «Я плачу, потому что не знаю, найду ли я здесь место для намаза».

«Всевышний Аллах сделал чистыми для тебя снаружи и внутри тюрьмы 40 аршин земли, поэтому ты везде сможешь читать намаз», — ответил ангел Джабраиль (мир ему).

В Коране сказано:

# وَدَحَلَ مَعَهُ السِّجْنَ فَتَيَانَ قَالَ أَحَدُهُمَا إِنِّي أَرَانِي أَعْصِرُ خَمْراً وَقَالَ الْآخِرُ إِنِّي أَرَانِي أَعْصِرُ خَمْراً وَقَالَ الْآخِرُ إِنِّي أَرَانِي أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْزاً تَأْكُلُ الطَّيْرُ مِنْهُ نَبِّنَا بِتَأْوِيلِهِ إِنَّا نَرَاكَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ قَالَ لاَ يَأْتِيكُمَا طَعَامٌ تُرْزَقَانِهِ إِنَّا يَكُمَا طَعَامٌ تُرْزَقَانِهِ إِنَّا يَكُمَا فِلْ لَا يَأْتِيكُمَا طَعَامٌ مَرْزَقَانِهِ إِنَّا يَكُمَا مِمَّا عَلَّمَنِي رَبِّي إِنِّي إِنِّي إِللَّهُ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ تَلِي اللهُ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ

«Вместе с ним в темницу заключили двух юношей. Один из них сказал: «Вижу я (во сне), что выжимаю виноград». Другой сказал: «Вижу я (во сне), что несу на голове лепешку, которую клевали птицы. Поведай нам толкование снов, ибо, воистину, мы убедились, что ты добрый человек». Юсуф ответил: «Не успеют принести еду, которой вас кормят здесь, как я растолкую ваши сновидения. (И вы узнаете об этом) до того, как вам подадут ее, благодаря тому, что я оставил религию людей, которые не веруют в Аллаха и не приемлют веры в будущую жизнь» (12 Сура «Юсуф», 36-37).

Прежде чем разъяснить сны соседям по темнице, Юсуф (мир ему) начал учить их Единобожию. Поведение Юсуфа (мир ему) в тот момент его жизни является примером для нас: мусульманин даже в самой тяжелой ситуации должен восхвалять Аллаха, разъяснять нашу религию, призывать людей к совершению добра и удерживать от зла. Юсуф (мир ему) говорил так: «Жители Египта отступили от истинного пути и стали поклоняться идолам. Я же следую истинным путем — путем моих дедов: Ибрахима, Исхака и Якуба (мир им) — и призываю вас придерживаться этого пути. Всевышний Аллах повелел поклоняться только Ему и запретил обращаться к бесчувственным идолам. Это — знания от Всевышнего Аллаха, но многие не понимают этого». Об этом сказано в Коране:



وَاتَّبَعْتُ مِلَّةَ آبَآئِي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَانَ لَنَا أَنْ نُشْرِكَ بِاللَّهُ مِنْ شَيْءٍ ذَلِكَ مِنْ فَضْلِ اللَّهُ عَلَيْنَا وَعَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَشْكُرُونَ يَا صَاحِبَي السِّجْنِ أَأَرْبَابٌ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِهِ إلاَّ أَسْمَاءً سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآبَآؤُكُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ إِنِ الْحُكْمُ إِلاَّ لِلَّهُ أَمْرَ أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ إِيَّاهُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ لِلَّهُ أَمْرَ أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ إِيَّاهُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ

«Я последовал за верой моих отцов Ибрахима, Исхака и якуба. Нам не следует поклоняться никому, кроме Аллаха. Такова милость Аллаха к моему народу и ко (всем) людям, но большинство людей неблагодарны».

«О мои друзья по темнице! Кто лучше: разрозненные божества или единый и могущественный Аллах».

«Минуя Его, вы поклоняетесь лишь именам, которыми вы назвали (богов), вы и ваши отцы. Но Аллах не ниспослал об (этих именах) никакого довода. Решение выносит только Аллах, и Он повелел, чтобы вы поклонялись только Ему. Это и есть истинная вера, но большая часть людей не ведает (об этом)» (12 Сура «Юсуф», 38-40).

# Толкование снов Юсуфом (мир ему)

После того как Юсуф (мир ему) разъяснил людям религию Единобожия, он растолковал им сны:

يَا صَاحِبِي السِّحْنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا فَيَسْقِي رَبَّهُ خَمْراً وَأَمَّا الْآخَرُ فَيُسْقِي رَبَّهُ خَمْراً وَأَمَّا الْآخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَاكُنُ الطَّيْرُ مِنْ رَأْسِهِ قُضِيَ الْأَمْرُ الَّذِي فِيهِ تَسْتَفْتِيَانِ

# وَقَالَ لِلَّذِي ظَنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مِنْهُمَا اذْكُرْنِي عِنْدَ رَبِّكَ فَأَنْسَاهُ الشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ فَلَبِثَ فِي السِّجْنِ بِضْعَ سِنِينَ

«О мои друзья по темнице! Один из вас будет поить вином своего господина, а другой будет распят, и птицы будут склевывать (пищу) у него с головы. Вот и решение дела, о котором вы спрашивали».

«Того, который, по его предположению, должен был спастись, (Юсуф) попросил: «Напомни обо мне твоему господину». Но по наущению шайтана он забыл это сделать, и (Юсуф) пробыл в темнице (еще) несколько лет» (12 Сура «Юсуф», 41-42).

Толкователи Корана отмечают, что Пророк Юсуф (мир ему), попросив напомнить о себе царю человека, вместо того чтобы обратиться к Всевышнему Аллаху, тем самым допустил маленькую ошибку (залля). И, отсидев в тюрьме пять лет, из-за этой ошибки он пробыл там еще семь. Ученый Малик бин Динар считает так: «Когда Юсуф сказал человеку: «Напомни царю обо мне», Всевышний Аллах сказал ему: «Юсуф, ты нашел защитника кроме Меня, и поэтому Я удлиняю твой срок». После этого Юсуф (мир ему) стал плакать и оправдываться: «В тюрьме много трудностей, от которых сердце мое устало, и, сам того не понимая, я совершил эту ошибку. Я никогда этого не повторю».

Хасан Басри, читая этот аят, каждый раз плакал и говорил: «Когда у нас трудности, мы всегда идем за помощью к людям, что же из-за этого ожидает нас?!».

Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) сказал: «Да смилуется Аллах над моим братом Юсуфом. Если бы он не сказал тому человеку: «Напомни царю обо мне», — он бы не сидел в тюрьме еще семь лет после пяти».

Исламские ученые разъясняют, что для Пророков и авлия такие трудности не наказание, а дар Всевышнего Аллаха. Если авлия не болеют 40 дней, они говорят: «Какой грех мы совершили, что Всевышний Аллах не дает нам болезнь?» Когда Аюб (мир

ему) тяжело болел и после своего выздоровления тяжело вздохнул, жена спросила: «Аюб, когда ты болел, ты никогда этого не делал, почему же ты вздыхаешь сейчас?» Аюб (мир ему) ответил: «Когда я болел, ко мне каждый день приходил ангел Джабраиль и передавал салям от Аллаха. И каждую ночь ближе к утру Аллах спрашивал меня: «О Наш больной раб! Как твое здоровье?». А теперь, после выздоровления, меня ни о чем не спросили и ко мне никто не пришел. Поэтому я плачу».

«Когда Аллах любит Своего раба, Он дает ему много трудностей и испытаний», — так сказал наш Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует).

# Сон правителя Египта

В Коране рассказывается:

وَقَالَ الْمَلِكُ إِنِّي أَرَى سَبْعَ بَقَرَاتٍ سِمَانٍ يَاْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافٌ وَسَبْعَ سُنْبُلاَتٍ نُحضْرٍ وَأُخَرَ يَابِسَاتٍ يَا أَيُّهَا الْمَلَّا أَفْتُونِي فِي رُوْيَايَ إِنْ كُنْتُمْ لِلرُّوْيَا تَعْبُرُونَ قَالُوا أَضْغَاثُ أَحْلاَم وَمَا نَحْنُ بِتَأْوِيلِ الْأَحْلاَم بِعَالِمِينَ وَقَالَ الَّذِي نَجَا مِنْهُمَا وَادَّكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنَبِّنُكُم بِتَاْوِيلِهِ فَأَرْسِلُونِ يُوسُفُ أَيُّهَا الصِّدِّيقُ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَاتٍ سِمَانٍ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعً بِتَاْوِيلِهِ فَأَرْسِلُونِ يُوسُفُ أَيُّهَا الصِّدِّيقُ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَاتٍ سِمَانٍ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعً عَجَافٌ وَسَبْع سُنْبِلاَتٍ نُحضْرٍ وَأُخَرَ يَابِسَاتٍ لَعَلِّي أَرْجِعُ إِلَى النَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ قَالَ تَزْرَعُونَ سَبْع سِنِينَ دَأَبًا فَمَا حَصَدْتُمْ فَذَرُوهُ فِي سُنْبُلِهِ إِلاَّ قَلِيلاً مِمَّا تَأْكُلُونَ شَمَّ عِنِينَ دَأَبًا فَمَا حَصَدْتُمْ فَذَرُوهُ فِي سُنْبُلِهِ إِلاَّ قَلِيلاً مِمَّا تَأْكُلُونَ ثُمَّ يَاتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ سَبْعٌ شِدَادٌ يَأْكُلُنَ مَا قَدَّمْتُمْ لَهُنَّ إِلاَّ قَلِيلاً مِمَّا تُحْصِنُونَ ثُمَّ اللَّهُ وَلِيكَ مِنْ بَعْدِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ النَّاسُ وَفِيهِ يَعْصَرُونَ وَقَالَ

# الْمَلِكُ اثْتُونِي بِهِ فَلَمَّا جَاءَهُ الرَّسُولُ قَالَ ارْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَاسْأَلْهُ مَا بَالُ النِّسْوَةِ الَّتِي قَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ إِنَّ رَبِّي بِكَيْدِهِنَّ عَلِيمٌ

Царь (Египта) однажды сказал: «Видел я (во сне): семь тощих коров пожирают семерых тучных, а также семь зеленых колосьев и семь высохших. О приближенные! Разъясните мое сновидение, если вы умеете толковать сны».

(Приближенные) ответили: «Это бессвязные сны! Мы не умеем толковать их».

Но тот из двух (узников), который спасся (из темницы), вдруг вспомнил (Юсуфа) после (долгого) времени (их разлуки) и сказал: «Я смогу растолковать вам сон, только пошлите меня (в темницу)».

(Его отвели в темницу, и он сказал там) «О Юсуф, правдивый муж! Разгадай нам (значение сна) о семи тучных коровах, которых пожирают семь тощих, а также о семи зеленых колосьях и других — высохших, чтобы я вернулся (с разгадкой) к людям (правителя). Быть может, они узнают (истинную цену тебе)».

(Юсуф) ответил: «Вы будете сеять семь лет (подряд) в поте лица. То, что вы пожнете, оставляйте (не обмолотив) в колосе, за исключением небольшого количества, что пойдет на пропитание.

По прошествии семи лет наступят семь недородных лет, в течение которых проедят то, что было отложено, кроме небольшого количества, которое вы сбережете.

Вслед за ними наступит год, в который людям будет дарован дождь, и они будут выжимать (оливки и виноград)».

Царь повелел: «Ведите его ко мне!» Когда к (Юсуфу) пришел посланец, он сказал: «Возвращайся к своему господину и спроси его, какова история с женщинами, которые порезали себе руки. Воистину, мой Господь знает их козни» (12 Сура



Но высокая нравственность Пророка Юсуфа (мир ему) не позволила ему упомянуть имя Зулейхи, он также опасался ее новых козней, так как думал, что она по-прежнему испытывает вражду к нему.

«Посланец вернулся, рассказал царю обо всем, тот собрал женщин) и спросил: «Что это за история о том, как вы пытались соблазнить Юсуфа?» Они ответили: «Упаси Аллах! Нам неизвестно о нем ничего дурного». А жена того знатного мужа сказала: «Теперь истина обнаружилась. Я пыталась соблазнить его, и все, что он говорит, — правда».

(Услышав об этом, Юсуф сказал): «(Я просил) об этом ради того, чтобы (мой прежний господин) узнал, что я не предал его в его отсутствие и что Аллах не наставляет на прямой путь изменников с их кознями» (12 Сура «Юсуф», 51-52).

В другом аяте Всевышний Аллах сказал:

«Они устроили козни, и Аллах разрушил их. Поистине, Аллах Сильнее и Мудрее всех хитрецов» (3 Сура «Али-Имран», 54).

В Суре «Аль-Калям» описывается «История Дарван», о том как Всевышний Аллах уничтожил хитрый замысел людей, которые были настроены против бедных.

# История Дарван

إِنَّا بَلُوْنَاهُمْ كَمَا بَلُوْنَا أَصْحَابَ الْجَنَّةِ إِذْ أَقْسَمُوا لَيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ وَلَا يَسْتَثْنُونَ فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مِنْ رَبِّكَ وَهُمْ نَائِمُونَ فَأَصْبَحَتْ كَالصَّرِيمِ فَتَنَادُوا مُصْبِحِينَ أَنِ اغْدُوا عَلَى حَرْتُكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَارِمِينَ فَانطَلَقُوا وَهُمْ يَتَخَافَتُونَ أَنْ لَا يَدْخُلَنَّهَا الْيَوْمَ عَلَيْكُمْ مِسْكِينٌ وَغَدَوْا عَلَى حَرْدِ قَادِرِينَ فَلَمَّا يَتَخَافَتُونَ أَنْ لَا يَدْخُلَنَهَا الْيَوْمَ عَلَيْكُمْ مِسْكِينٌ وَغَدَوْا عَلَى حَرْدِ قَادِرِينَ فَلَمَّا رَأَوْهَا قَالُوا إِنَّا لَضَالُونَ بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ قَالَ أَوْسَطُهُمْ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ لَوْلَا كُمْ لَوْلَا كُنَّا إِنَّا فَاللَّومِينَ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَلَاوَمُونَ قَالُوا يَا وَيْلَنَا إِنَّا كُمْ لَوْلَا كُنَّا طَافِينَ عَسَى رَبِّنَا أَنْ يُبْدِلْنَا جَيْرًا مِنْهَا إِنَّا إِلَى رَبِّنَا رَاغِبُونَ كَنَّا طَاغِينَ عَسَى رَبِّنَا أَنْ يُبْدِلْنَا جَيْرًا مِنْهَا إِنَّا إِلَى رَبِّنَا رَاغِبُونَ كَنَّا طَاغِينَ عَسَى رَبِّنَا أَنْ يُبْدِلْنَا جَيْرًا مِنْهَا إِنَّا إِلَى رَبِّنَا رَاغِبُونَ كَنَّا طَاغِينَ عَسَى رَبِّنَا أَنْ يُبْدِلْنَا جَيْرًا مِنْهَا إِنَّا إِلَى رَبِّنَا رَاغِبُونَ كَنَا طَاغِينَ عَسَى رَبِّنَا أَنْ يُبْدِلْنَا جَيْرًا مِنْهَا إِنَّا إِلَى رَبِّنَا رَاغِبُونَ كَانُوا يَعْلَمُونَ كَانُوا يَعْلَمُونَ كَانُوا يَعْلَمُونَ كَانُوا يَعْلَمُونَ كَذَاكَ الْعَذَابُ وَلَعَذَابُ الْآخِرَةَ أَكْبُرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَونَ الْكَالَ لَا عَذَابُ وَلَعْدَابُ الْآخِرَةُ أَنْ كُنْ لَا إِلَى مَلِينَا إِلَى الْمَافِونَ لَمَا لَا عَذَابُ وَلَا عَلَى الْفَالُونَ يَعْلَى الْمُولِي فَالْوا يَا وَلَوْلَا يَعْلَى الْمُولِي لَكَ الْمُولِي فَالْمُولَ لَا عَلَى الْعَلَالُ الْعَذَابُ والْمَالِقُولَ لَهُ مُعْلَى الْمُعْتَلِقُولُ وَلَا عَلَى الْعَلَيْلِ الْعَلَى الْمُعْلَى الْمُنْ الْمُؤْلِقُولُ عَلَيْكُولُ الْمُنْ الْمُؤْلِقُولُ وَلَهُ الْمُؤْلِقُولُ وَلَا الْمُؤْلِقُولُ وَلَا لَا عَلَيْكُولُ الْمُؤْلُولُ عَلَيْكُولُ الْمُؤْلِقُولُ وَالْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ وَلَا الْمُؤْلِقُولُ وَلَا لَا الْمُؤْلِلُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُولُ وَلَ

«Воистину, Мы подвергли их (т.е. многобожников) испытанию, подобно тому как мы испытали владельца сада, когда они поклялись, что утром соберут плоды, но не сделали оговорки («если угодно будет Аллаху»).

И тогда сад поразила беда от Господа твоего, пока владельцы спали. И сад к утру почернел, словно ночь. Утром они стали звать друг друга: «Пойдемте в сад собирать плоды!» Они направились (туда), беседуя вполголоса: «Не пускайте сегодня в сад ни одного бедняка». И они шли с твердым намерением не впускать (чужих). Когда же они увидели сад, то воскликнули: «Мы, верно, не туда зашли!» (Потом, оглядевшись, они сказали: «Да ведь мы лишились (сада))».

Тогда средний из них сказал: «Разве не говорил я вам: «Надо бы вам помянуть (Аллаха)». Они воскликнули: «Слава нашему Господу! Воистину, мы — нечестивцы».



И стали они попрекать друг друга. Они говорили: «Горе нам! Воистину, мы ослушались (Аллаха). Может быть, Господь наш даст нам взамен сад лучше прежнего. Воистину, мы обращаемся с мольбой к Господу нашему».

Таково наказание (в этом мире). А наказание в будущем мире еще сильнее. Если бы они только знали!» (68 Сура «Аль-Калям», 17-33).

В этих аятах Всевышний Аллах показывает нам печальную участь жестокосердных обладателей сада, решивших ничего не давать беднякам. Но не надо забывать, что все намерения сердец известны Всевышнему Аллаху. Величие Всевышнего Аллаха объемлет все. В Коране сказано:

«Воистину, Аллах не наставляет на прямой путь изменников с их кознями» (12 Сура «Юсуф», 52).

# Прозорливость Юсуфа (мир ему)

Когда Юсуфа (мир ему) не по праву обвинили в грехе, который он не совершал, Юсуф решил оставаться в заключении до тех пор, пока Азиз и его окружение не признают его невиновность и свою несправедливость по отношению к нему. Только после полного оправдания, очистившись от клеветы, он вышел из тюрьмы. Таким образом, используя свой разум, терпение и мудрость, он предотвратил распространение наветов завистников в свой адрес, и все люди узнали, что Юсуф (мир ему) невиновен. Поэтому мусульманин не должен находиться в тех местах, где люди распространяют ложь и клевету, а если ему выпало такое испытание, следует быть настороже и остерегаться их.

В хадисе сказано: «Тот, кто уверовал в Аллаха и в Судный день, пусть избегает тех мест, где есть клевета».

Когда во время игтикяфа (уединения) Пророка Мухаммада (да благословит его Аллах и приветствует) навещали жены, он обязательно говорил людям о том, что это его жены, чтобы предотвратить измышления.

Всевышний Аллах предупреждает Своих рабов о том, что нам запрещено распространять клевету:

«Не следуй тому, в чем ты не сведущ, ибо слух, зрение и сердце будут призваны к ответу» (17 Сура «Аль-Исра», 36).

После того, как с Юсуфа (мир ему) были сняты все обвинения и доказана его невиновность, все равно он обратился за помощью к Аллаху против козней своего нафса. Об этом сказано в Коране:

«Я не оправдываю себя, ведь нафс человека толкает его ко злу, если не смилостивится Господь мой. Воистину, мой Господь — Прощающий, Милостивый» (12 Сура «Юсуф», 53).

В другом аяте говорится:

«Аллах очищает того, кого желает. Аллах — Слышащий, Знающий» (24 Сура «Ан-Нур», 21).

Помня об этом, рабы Аллаха должны всегда каяться в своих грехах и просить помощи у Аллаха.



# Всевышний Аллах делает раба царем

Царь Египта, поняв, что Юсуф (мир ему) обладает умом, проницательностью и другими способностями, сказал:

«Приведите его ко мне. Я возьму его к себе в услужение». Когда (привели Юсуфа, царь) заговорил с ним и сказал: «Воистину, сегодня ты при нас обрел силу и доверие» (12 Сура «Юсуф», 54).

Когда Юсуф (мир ему) вышел из тюрьмы, на ее двери он написал: «Это место — обитель бедствий, могила для живых, повод для клеветы врагов и испытания для благочестивых».

Затем Юсуф (мир ему) совершил гусуль, надел новую одежду и стал молиться о тех, кто остался в тюрьме: «О мой Аллах! Пусть они будут в сердцах благочестивых людей и не скрывай от них вести Своих друзей!».

А когда он вошел к царю, то произнес такую молитву: «О Аллах! Я жду Милости от Тебя, а не от него. И прибегаю от его зла к Твоему Величию и Могуществу».

Царь Египта знал много языков, но Юсуф (мир ему) знал еще больше, чем очень удивил царя. Царь хотел еще раз и лично услышать толкование своего сна от Юсуфа (мир ему), и когда Юсуф (мир ему) вновь разъяснил его, тот был поражен и спросил, что же следует предпринять. Юсуф (мир ему) посоветовал в период изобилия делать больше запасов, а когда начнется голод, использовать их для нужд Египта, а также продавать в другие страны и так пополнить казну. Царь спросил, кому же поручить столь ответственное дело.

«(Юсуф) сказал: «Назначь меня (смотрителем) над хранилищами (твоей) земли, ибо я — умелый хранитель и сведущ» (12 Сура «Юсуф», 55).

И царь назначил его министром.

Исходя из этого аята, ученые сделали вывод, что тот человек, который знает законы Шариата (ученый, алим), четко соблюдает их и способен быть справедливым, может требовать для себя должность, но обычным мусульманам, находящимся среди мусульман, поступать так нежелательно.

Этот аят является доказательством того, что если истина и справедливость могут восторжествовать над несправедливостью не иначе как в результате смещения с руководящих должностей кяфиров и угнетателей, то это становится обязательным. Но быть руководителем очень ответственно, и занимать такие посты могут только достойные, знающие люди. Юсуф (мир ему) обладал этими качествами и поэтому предложил себя. В Коране сказано:

«Так Мы даровали Юсуфу могущество в земле (египетской), дабы он поселился там, где ему заблагорассудится. Мы воздаем (по заслугам) и помним о наградах для тех, кто вершит добрые деяния».

«Вознаграждение же в будущей жизни лучше для тех, которые уверовали и богобоязненны» (12 Сура «Юсуф», 56-57).

Царь даже разрешил Юсуфу (мир ему) воспользоваться его полномочиями и управлять всей страной. За такой почет и уважение, оказанные Пророку Юсуфу (мир ему), Всевышний Аллах воз-



наградил царя Египта верой. Царь и его свита приняли Ислам, последовав призыву к Единобожию Юсуфа (мир ему), который был ниспослан к ним как Пророк.

После того, как Юсуфу (мир ему) было передано управление Египтом, он сразу же приступил к делу и работал много, не покладая рук. Основное внимание он уделял сельскому хозяйству, заботясь о том, чтобы каждый пригодный участок земли использовался под посевы. В годы изобилия Юсуф (мир ему) приказал делать как можно больше запасов. По всей стране бережно собирался урожай; тратилось только то, что было необходимо народу Египта на пропитание. А когда настало время голода, запасы использовались внутри страны, а также вывозились за ее пределы. Экспорт зерна принес большой доход казне. Из многих соседних стран люди приезжали в Египет, чтобы купить продовольствие.

# Женитьба Юсуфа (мир ему) на Зулейхе

А что же Зулейха? Она не забыла Юсуфа (мир ему). Только теперь ее чувство к нему изменилось. Зулейха горячо и искренне любила Юсуфа (мир ему). Охваченнная этим чувством, она не думала ни о чем другом. Ушла от мужа, раздала свое имущество и поселилась в ветхом домике возле дороги, по которой обычно ходил Юсуф. Она выплакала свои глаза, а тело ее ослабло. Она так сильно изменилась, что не отличалась от старых женщин.

Зулейха вспоминала прошлое и размышляла и, в конце концов, поняла истину. Тогда она сказала идолу, которому раньше поклонялась: «Горе тем, кто тебе поклоняется и служит. С сегодняшнего дня я отрицаю тебя, ты никогда мне не помогал, даже в это трудное время, когда я ослепла, стала бедной и постарела. Я буду поклоняться Аллаху, Которому поклоняется Юсуф». Так она приняла Ислам, стала благочестивой рабой и воздавала хвалу Всевышнему Аллаху днем и ночью.

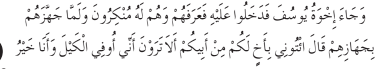
Однажды Юсуф (мир ему) со своей свитой, верхом на коне. проезжал мимо дома Зулейхи, которая в это время говорила: «Я восхваляю Всевышнего Аллаха, Который грешных султанов делает рабами, а рабов за поклонение Создателю возводит до уровня султана!» По Воле Всевышнего Аллаха ветер донес эти слова до слуха Юсуфа (мир ему). Он приказал приближенным справиться об этой женщине. Зулейха рассказала им о себе, что с нею произошло, и добавила, что только Юсуф (мир ему) может помочь ее исцелению. Затем подошла к Юсуфу (мир ему) и сказала: «Попроси у Аллаха, чтобы я стала такой же красивой, как раньше, чтобы я прозрела и чтобы ты женился на мне».

Две просьбы Юсуф (мир ему) выполнил сразу же. Он стал читать дуа за нее, и по Воле Всевышнего Аллаха Зулейха снова стала красивой и зрячей. По поводу же третьей просьбы он задумался. В это время пришел ангел Джабраиль (мир ему), и сказал: «О Юсуф! Аллах передает тебе салям и приказывает, чтобы ты не отвергал просьбу Зулейхи. Аллах хочет, чтобы ты женился на ней, она твоя жена и в дунья, и в Ахира». После этого приказа Аллаха Юсуф (мир ему) решил жениться на Зулейхе. Затем Юсуф (мир ему) воздел руки и обратился к Всевышнему Аллаху:

«О Милостивейший из милостивых, одаривший меня неисчислимыми дарами, бесконечно благодарю Тебя. О мой Господь! Прошу Тебя, дай мне увидеть моего отца Якуба, и дай ему увидеть меня, чтобы осветились его глаза, дай мне возможность увидеть моих братьев. Ты — Принимающий дуа. Воистину, Ты Всемогущ!»

# Братья, пришедшие за продовольствием, и мудрый план Юсуфа (мир ему)

В период засухи и голода Пророк Якуб (мир ему) послал своих десятерых сыновей в Египет за продуктами, а Беньямина оставил при себе. Юсуф (мир ему) встретил их радушно. Об этом сказано в Коране:





الْمُنْزِلِينَ فَإِنْ لَمْ تَأْتُونِي بِهِ فَلاَ كَيْلَ لَكُمْ عِنْدِي وَلاَ تَقْرَبُونِ قَالُوا سَنُرَاوِدُ عَنْهُ أَبَاهُ وَإِنَّا لَفَاعِلُونَ وَقَالَ لِفِتْيَانِهِ اجْعَلُوا بِضَاعَتَهُمْ فِي رِحَالِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعْرِفُونَهَا إِذَا انْقَلَبُوا إِلَى أَبِيهِمْ قَالُوا يَا أَبَانَا مُنعَ مِنَّا الْكَيْلُ فَأَرْسِلْ مَعَنَا أَخَانَا نَكْتَلْ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ قَالَ هَلْ آمَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلاَّ كَمَا أَمِنْتُكُمْ عَلَى أَخِيهِ مِنْ قَبْلُ فَاللَّهُ خَيْرٌ خَافِظاً وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ

«И (вот однажды) братья Юсуфа прибыли (в Египет) и пришли к нему. Он узнал их, а они его не узнали.

Когда (Юсуф) снабдил их припасами, он сказал им: «Привезите (в следующий раз) вашего брата по отцу. Разве вы не убедились, что я доверху наполняю меру и что я — щедрейший из гостеприимных?

Если вы не привезете его ко мне, то я не стану отмеривать вам (зерно), тогда держитесь от меня подальше».

Они ответили: «Мы постараемся уговорить отца отпустить его и сделаем все, (что в наших силах)».

Юсуф велел своим слугам: «Положите их (плату за исходный) товар во вьюки. Быть может, они, когда возвратятся в свои семьи, увидят это и вернутся (в Египет)».

Когда (братья) вернулись к отцу, они сказали: «О отец наш! Нам отказано в получении (зерна, если мы в следующий раз не приведем с собой брата). Так отпусти его с нами! И нам будет отмерено (зерно). Воистину, мы будем оберегать его».

Отец вопросил: «Неужели же я доверю его вам так, как доверил прежде его брата? Аллах — самый лучший охраняющий, Он — самый Милостивый из милостивых» (12 Сура «Юсуф», 58-64).

После этих слов Якуба (мир ему) Всевышний Аллах сказал: «клянусь своим Величием и Могуществом, раз ты так уповаешь на Меня, Я дам тебе возможность увидеть твоих сыновей (Юсуфа и Беньямина) вместе». Из этого мы понимаем, что во всем должны уповать только на Всевышнего Аллаха и не искать покровительства у созданных. Потому что все, кроме Всевышнего Аллаха, нуждаются в защите. Только Аллах Всевышний не нуждается ни в чем и ни в ком. Но надо помнить, что для успеха дела человек, полагаясь на Всевышнего Аллаха, сам не должен пренебрегать выполнением необходимой для этого работы.

\* \* \*

Сыновья Пророка Якуба (мир ему) хотели уговорить отца, чтобы он позволил им взять с собой Беньямина, когда они снова отправятся за продуктами. А ведь они еще не знали, какую приятную неожиданность приготовил им могущественный правитель Египта, в котором они не признали своего брата:

«(Когда же они) развязали свои вьюки, то обнаружили, что их (плата за товар) возвращена им. Они сказали: «О отец! Чего еще желать! Нам возвратили плату за товар. (В следующую поездку) мы обеспечим пропитанием свои семьи, обережем своего брата и получим вдобавок верблюжий вьюк (зерна). Потому что полученного в этот раз недостаточно» (12 Сура «Юсуф», 65).

Об этом в Коране сказано:

قَالَ لَنْ أُرْسِلَهُ مَعَكُمْ حَتَّى تُؤْتُونِ مَوْثِقاً مِّنَ اللهِ لَتَأْتَنَّنِي بِهِ إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمْ فَلَمَّا آتَوْهُ مَوْثِقَهُمْ قَالَ الله عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ {٦٦} وَقَالَ يَا بَنِيَّ لاَ تَدْخُلُواْ

«(Отец) сказал: «Я ни за что не отпущу его с вами, пока вы не поклянетесь Аллахом, что непременно вернетесь с ним, если только вас не постигнет (беда)». Когда же они поклялись ему, (отец) сказал: «Аллах — свидетель тому, о чем мы договорились».

«(Потом) он сказал: «О сыны мои! Не входите (в столицу Египта) через одни ворота, а войдите через разные ворота, но (все равно) я не смогу быть полезным для вас, если этого не пожелает Аллах. Решение только от Аллаха, на Него я уповаю, и да уповают на Него уповающие» (12 Сура «Юсуф», 66-67).

«Аллах — Сохраняющий лучше всех, и Он самый Милостивый». Сказав эти слова, Пророк Якуб (мир ему) дал согласие на поездку Беньямина вместе с другими сыновьями за продуктами и посоветовал им въехать в Египет через разные ворота, потому что все сыновья его были высокие, красивые, сильные, хорошо одетые, да к тому же в прошлый раз их прекрасно встретил сам властитель Египта. И если бы они все вместе въехали в город, восхищенные взоры были бы обращены на них и завистники могли нанести им вред.

Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) сказал: «Несомненно, есть селаз, который может свести человека в могилу, а верблюда — в котел» (Файз-уль-Кадир,1/397).

По этой причине никогда не надо созерцать беспечно, так как это может привести к сглазу. Чтобы этого не произошло, надо постоянно уповать на Всевышнего Аллаха. Только так можно уберечься от дурного глаза. Если вы смотрите на кого или чтолибо, нравящееся вам, чтобы избежать сглаза, нужно сказать:

# مَاشَاءَ اللَّهُ قُوَّةَ الإَّبِااللَّهِ

А для благословения надо читать следующее:

«Хотя (братья Юсуфа) вошли (в столицу) так, как им велел отец, это ничуть не помогло им уклониться от (предопределения) Аллаха, (это послужило) только исполнению желания души Якуба, которое он высказал. Он, воистину, обладал знанием, поскольку Мы научили его, но большая часть людей не ведает об этом» (12 Сура «Юсуф, 68).

# Я — твой брат Юсуф

«Когда (братья) предстали перед Юсуфом, он подозвал к себе родного брата (Беньямина) и сказал: "Воистину, я — твой брат. Пусть не огорчает тебя то, что совершили (другие братья)"» (12 Сура «Юсуф, 69).

Передается в хадисах, что когда приехали братья, Юсуф (мир ему) предложил им угощение. Они сели за стол по двое, а Беньямин, оставшись один, начал плакать: «Если бы брат Юсуф (мир ему) был жив, он бы сел вместе со мной». Тогда Юсуф (мир ему) сел рядом с Беньямином. Затем все братья отправились спать, тоже по двое. Беньямин снова остался один. Тогда Юсуф

(мир ему), сказал: «Он один. Пусть лучше он ночует со мной». Когда они остались вдвоем с Беньямином. Юсуф спросил:

- Не хочешь ли ты взять меня братом взамен твоего умершего брата?
- Как я могу найти брата лучше, чем ты? Но тебя не родила моя мать Рахиль, и ты не от моего отца Якуба.

После этих слов Беньямина Юсуф (мир ему) заплакал и, обняв младшего брата, признался:

«...Воистину, я — твой брат. Пусть не огорчает тебя то, что совершили другие братья» (12 Сура «Юсуф, 69).

Говоря это, Юсуф (мир ему) имел в виду, что завистники, несмотря на все ухищрения и притеснения, по Воле Всевышнего Аллаха не смогут успешно довести до конца свои хитрые планы. Так и произошло — Всевышний Аллах сначала даровал Юсуфу (мир ему) встречу с братом, а затем — с отцом.

#### Юсуф задерживает Беньямина

Юсуф (мир ему) рассказал Беньямину все, что случилось с ним за долгие годы, и сказал: «О мой брат! Я тебя оставлю возле себя. Ты знаешь, после того как мы расстались с отцом, он страдает и горюет. Если еще и ты останешься здесь, отец совсем опечалится, но, чтобы приблизить нашу встречу, мы должны поступить мудро. У меня есть план». Об этом в Коране сказано:

فَلَمَّا جَهَّزَهُمْ بِجَهَازِهِمْ جَعَلَ السِّقَايَةَ فِي رَحْلِ أَخِيهِ ثُمَّ أَذَّنَ مُؤَذِّنٌ أَيَّتُهَا الْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ قَالُوا وَأَقْبَلُوا عَلَيْهِمْ مَاذَا تَفْقِدُونَ قَالُوا نَفْقِدُ صُوَاعَ الْمَلِكِ

# وَلِمَنْ جَاءَ بِهِ حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا بِهِ زَعِيمٌ قَالُوا تَاللَّهٌ لَقَدْ عَلِمْتُمْ مَا جِئْنَا لِنُفْسِدَ فِي الأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَارِقِينَ قَالُوا خَزَآؤُهُ إِنْ كُنْتُمْ كَاذِبِينَ قَالُوا جَزَآؤُهُ مَنْ وُجِدَ فِي رَحْلِهِ فَهُوَ جَزَاؤُهُ كَذَلِكَ نَحْزِي الظَّالِمِينَ وَجَدَ فِي رَحْلِهِ فَهُوَ جَزَاؤُهُ كَذَلِكَ نَحْزِي الظَّالِمِينَ

«(Юсуф) распорядился снабдить их зерном, он наказал положить чашу в тюк своего брата (Беньямина), а после этого глашатай провозгласил: «О, (люди), каравана! Вы, воистину — воры». (Братья,) когда (глашатаи) подошли к ним, спросили: «Что вы потеряли?» (Глашатаи) ответили: «Мы ищем чашу царя. Тому, кто принесет ее, — вьюк верблюда (с зерном). И я — порука тому». (Братья) ответили: «Клянемся Аллахом! Ведь вы знаете, что мы прибыли в вашу страну не для того, чтобы совершать преступления. И мы вовсе не воры». (Глашатаи) спросили: «А каково возмездие вору, если вы говорите неправду?» Они ответили: «Тот, в чьем вьюке будет найдена (чаша), будет сам отдан в возмещение, как возмездие. Так мы наказываем несправедливых» (12 Сура «Юсуф», 70-75).

По Шариату Пророка Якуба (мир ему), если вора задерживали с поличным, он должен был целый год работать у хозяина, которого обокрал. А по законам Египта вора били, и он должен был оплатить штраф, вдвое превышающий стоимость украденного. И Юсуф (мир ему), оставляя своего брата, хотел применить шариат своего отца.

فَبَدَا بَاوْعِيتِهِمْ فَبْلَ وِعَاءِ أَخِيهِ ثُمَّ اسْتَخْرَجَهَا مِنْ وِعَاءِ أَخِيهِ كَذَلِكَ كِدْنَا لِيُوسُفَ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ الْمَلِكِ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مِنْ نَشَاءُ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ قَالُوا

## إِنْ يَسْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أَخُ لَهُ مِنْ قَبْلُ فَأَسَرَّهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمْ يُبْدِهَا لَهُمْ قَالَ أَنْتُمْ شَرِّ مَكَاناً وَاللَّهُ أَعْلَمْ بِمَا تَصِفُونَ

«(Их привели для обыска к Юсуфу), и он начал с мешков (сводных) братьев, а не с мешка (родного) брата. Наконец, он вытащил чашу из мешка (родного) брата. Так Мы (внушили) Юсуфу уловку, ибо по законам царя (египетского) он не мог (без причины) задержать брата, если бы того не захотел Аллах. Мы возвышаем по степеням (знания) тех, кого пожелаем, и выше любого знающего есть (более) знающий.

(Братья) сказали: «Если (Беньямин) украл, то ведь раньше украл и его брат». Но Юсуф скрыл от них (возмущение ложью) и не выказал им, а только подумал: «Ваше состояние хуже этого (воровства), и Аллах лучше знает (подлинный смысл) вашего наговора» (12 Сура «Юсуф», 76-77).

Здесь необходимо рассказать следующую историю.

По преданию, тетя очень любила Юсуфа (мир ему). Но когда Юсуф (мир ему) вырос, отец хотел забрать его к себе.

Лая, не желая расставаться с Юсуфом, надела на него пояс, доставшийся ей по наследству от Пророка Ибрахима (мир ему), и сказала, что он у нее украден. Когда этот пояс потом нашли у Юсуфа, по Шариату Пророка Якуба (мир ему), Юсуф (мир ему) остался у тети.

В Коране далее сказано:

قَالُوا يَا أَيُّهَا الْعَزِيزُ إِنَّ لَهُ أَباً شَيْحاً كَبِيراً فَخُذْ أَحَدَنَا مَكَانَهُ إِنَّا نَرَاكَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ قَالَ مَعَاذَ اللهِّ أَنْ نَأْخُذَ إِلاَّ مَنْ وَجَدْنَا مَتَاعَنَا عِنْدَهُ إِنَّا إِذاً لَظَالِمُونَ «Они сказали: «О знатный муж! Его отец — дряхлый старик. Задержи вместо него кого-нибудь из нас. Мы видим, что ты — добрый человек».

«Юсуф ответил: «Упаси нас Аллах задержать кого-нибудь кроме (человека), у которого мы нашли нашу вещь. Воистину, в таком случае мы были бы угнетателями» (12 Сура «Юсуф», 78-79).

Ученые (алимы) говорят о разных видах угнетения.

Невыполнение приказов Всевышнего Аллаха — это угнетение. И желание угнетать кого-либо — тоже угнетение.

Если на долю человека выпали разные беды, то есть он стал угнетенным, он должен покаяться, просить прощения и спасения только у Всевышнего Аллаха.

Сахл бин Абдуллах ат-Тустари сказал: «Когда Аллах любит какого-то раба, грехи в его глазах Он показывает большими и открывает для него врата тауба (очищения и покаяния). А когда Всевышний Аллах гневается на кого-то, то его грехи Он показывает ему маленькими и подвергает его различным трудностям. Потому что видящий свои грехи маленькими и не принимающий советы и наставления становится падающим в убыток».

فَلَمَّا اسْتَيْأَسُوا مِنْهُ حَلَصُوا نَجِيًّا قَالَ كَبِيرُهُمْ أَلَمْ تَعْلَمُوا أَنَّ أَبَاكُمْ قَلْمَ اسْتَيْأَسُوا مِنْهُ حَلَصُوا نَجِيًّا قَالَ كَبِيرُهُمْ أَلَمْ تَعْلَمُوا أَنَّ أَبَاكُمْ قَدْ أَخَذَ عَلَيْكُمْ مَوْثِقاً مِنَ اللَّهِ وَمِنْ قَبْلُ مَا فَرَّطَتُمْ فِي يُوسُفَ فَلَنْ أَبْرَحَ اللَّهُ لِي وَهُو خَيْرُ الْحَاكِمِينَ فَلَنْ أَبْرَحَ اللَّهُ لِي وَهُو خَيْرُ الْحَاكِمِينَ وَاللَّهُ لِي وَهُو خَيْرُ الْحَاكِمِينَ وَمَا شَهِدْنَا إِلاَّ بِمَا عَلِمْنَا وَمَا كُنَّا لِلْعَيْبِ حَافِظِينَ وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ الَّتِي وَمَا شَهِدْنَا إِلاَّ بِمَا عَلِمْنَا وَمَا كُنَّا لِلْعَيْبِ حَافِظِينَ وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ الَّتِي كُمْ فَقُولُوا يَا أَبْلَنَا فِيهَا وَإِنَّا لَصَادِقُونَ كَنَّا فِيهَا وَالْعِيْرَ الَّتِي أَقْبَلْنَا فِيهَا وَإِنَّا لَصَادِقُونَ

«Потеряв надежду на то, что его (отпустят), братья уединились для совета, и старший из них сказал: «Помните ли



вы, что отец заставил нас поклясться Аллахом и что раньше вы оплошали с Юсуфом? Я ни за что не покину этой страны, пока не разрешит мне отец или Аллах не прикажет (мне вернуться), а ведь Он — самый лучший из тех, кто выносит решение. Возвращайтесь к отцу и скажите: «О отец наш! Воистину, твой сын совершил кражу, а мы свидетельствуем только о том, что знаем, и неведомо нам было сокровенное, (когда просили отпустить его с нами). Спроси жителей селения, в котором мы были, и караванщиков, с которыми мы шли, (и ты убедишься), что мы говорим правду» (12 Сура «Юсуф, 80-82).

Когда братья пришли к отцу, они рассказали, что велел им старший из них.

#### Мучения, открывшие двери для вознаграждения

«(Когда братья вернулись к отцу и рассказали обо всем), он сказал: «Нет же! Это ваши души ввели вас в соблазн. Но терпение — благо, и, возможно, Аллах возвратит мне всех (трех). Воистину, Он — Знающий, Мудрый» (12 Сура «Юсуф, 83).

Из-за того, что раньше они обманывали отца, в этот раз они не смогли убедить его, хотя и говорили правду. Он не поверил им: «Нет. Вы попались в сети своего нафса и пошли на подлость — иначе как же правитель Египта мог узнать, что по нашему шариату вора задерживают как раба?»



«Он отвернулся от них и воскликнул: «О, горе мне из-за Юсуфа! И покрылись глаза его от скорби бельмами, и сдерживал он свою печаль» (12 Сура «Юсуф, 84).

С тех пор, как Пророк Якуб (мир ему) потерял своего сына Юсуфа (мир ему), он не мог спать. Перед Всевышним Аллахом в этот период он был самым почетным. В конце концов, Пророк Якуб (мир ему) пролил столько слез, что потерял зрение. Всевышний Аллах лишил его зрения также и потому, чтобы он не мучился, видя других сыновей.

В хадисе-кудси Всевышний Аллах спросил у ангела Джабра-иля:

«О Джабраиль! Ты знаешь, какая награда будет за слепоту моего верующего раба?»

Джабраиль (мир ему), ответил: «О наш Господь! Я восхваляю Тебя, Мы знаем только то, чему Ты нас научил». Аллах Всевышний сказал: «Его наградою будет вечность пребывания в Раю и честь лицезреть Меня».

Рассказывают, что Пророк Якуб (мир ему) плакал из-за Юсуфа в течение сорока лет. Некоторые великие авлия сказали о слепоте Якуба (мир ему):

«Всевышний Аллах лишил его зрения для того, чтобы Он наблюдал внутреннюю, а не внешнюю красоту Юсуфа».

Всевышний Аллах проявил в Юсуфе (мир ему) Свои Красоту и Величие, что и было причиной столь сильной любви Пророка Якуба (мир ему) к сыну. Но такой любовью Якуб (мир ему) невольно совершил маленькую ошибку по отношению к Всевышнему Аллаху. Поэтому Он разлучил его с сыном и лишил возможности видеть Юсуфа (мир ему).

Пока человек не освободится от видения только внешнего, он никогда не сможет лицезреть истинную Красоту.

#### Нельзя терять надежду на милость Всевышнего Аллаха

قَالُوا تَاللّهِ تَفْتَأُ تَذْكُرُ يُوسُفَ حَتَّى تَكُونَ حَرَضاً أَوْ تَكُونَ مِنَ اللّهِ مَنَ اللّهَ مَنَ اللّهِ مَنَ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ إِلّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ اللّهِ إِلّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ اللّهِ إِلّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ

«(Через некоторое время) сыновья сказали (отцу): «Клянемся Аллахом, если ты не перестанешь стенать о Юсуфе, то заболеешь или умрешь».

«Он ответил: «Я жалуюсь Аллаху на свое горе и печаль, и Он дает мне знать то, чего вы не знаете».

«О сыны мои! Ступайте и разыскивайте Юсуфа и его брата и не теряйте надежды на Милосердие Аллаха, ибо отчаиваются в Милости Аллаха только люди неверующие» (12 Сура «Юсуф, 85-87).

В хадисе сказано: «Хранивший надежду на Милость Аллаха грешный (верующий) раб лучше, чем раб богобоязненный, ко-торый терял надежду на Милость Аллаха». Потому что утрата надежды на Его Милость означает, что человек не понимает наипрекраснейшие Имена и Атрибуты Аллаха, такие как Ар-Рахман и Ар-Рахим. А ведь даже Фараон на последнем издыхании просил помощи у Аллаха. В Коране сказано:

**«Не теряйте надежду на Милость Аллаха»** (39 Сура «Аз-Зу-мар», 53).

Из этого аята, как и из предыдущего, видно, что только неверные теряют надежду на Милость Всевышнего Аллаха. Пророк

Якуб (мир ему), всегда хранивший надежду на Его Милость, отправил через своих сыновей письмо правителю Египта, не зная, что пишет своему сыну:

«Бисми-Лляхир-Рахманир-Рахим.

От сына Исхака сына Ибрахима, Якуба правителю Египта.

Мой род перенес много бед. Мой предок Пророк Ибрахим (мир ему) был брошен Немрудом в пылающий огонь, но он терпел. И Всевышний Аллах спас его за проявленное терпение. И мой отец (Исхак) тоже прошел испытания разными трудностями, и также был терпелив. За это Всевышний Аллах его наградил. Если же говорить обо мне, то, потеряв своего сына Юсуфа, я много плакал, ослеп и состарился. Утешением для меня был другой мой сын, которого ты пленил. Ты сказал, что он вор. Но никто из нашего рода никогда не был вором. Или ты вернешь моего сына, или же я прокляну тебя так, что это проклятье подействует на твой род до седьмого колена».

Когда Пророк Юсуф (мир ему) получил это письмо, он заплакал и послал следующий ответ:

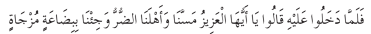
Бисми-Лляхир-Рахманир-Рахим.

Пророку Аллаха Якубу от правителя Египта.

О пожилой человек! Я получил Ваше письмо и понял его содержание. В нем говорится о благочестии Ваших отцов, об испытаниях, выпавших на их долю, об их терпении. Проявите же и Вы терпение, подобно им».

Когда Пророк Якуб (мир ему) прочел это письмо, он сказал: «Клянусь Аллахом, что это не ответ правителя Египта, а послание одного из Пророков. Так писать может только Юсуф (мир ему)».

И чтобы узнать, так это или нет, Пророк Якуб (мир ему) снова отправил своих сыновей в Египет.





### فَأُوفِ لَنَا الْكَيْلَ وَتَصَدَّقْ عَلَيْنَا إِنَّ اللَّهَ يَجْزِي الْمُتَصَدِّقِينَ قَالَ هَلْ عَلِمْتُمْ مَا فَعَلْتُمْ بِيُوسُفَ وَأَحِيهِ إِذْ أَنْتُمْ جَاهِلُونَ

«(Они снова направились в Египет и прибыли туда) и, когда пришли к Юсуфу, сказали: «О знатный муж!

Нас и наш род поразила беда. Мы пришли с небольшим товаром. Отпусти же нам (зерно) полной мерой и будь щедр к нам. Воистину, Аллах вознаграждает подающих милостыню».

«Юсуф спросил: «Поняли ли вы, как (дурно) поступили с Юсуфом и его братом?» (12 Сура «Юсуф», 88-89).

В толкованиях Корана рассказывается, что братья не только бросили Юсуфа (мир ему) в колодец — они всегда мучили и оскорбляли другого своего младшего брата Беньямина.

#### Великодушное прощение

قَالُوا أَإِنَّكَ لَأَنْتَ يُوسُفُ قَالَ أَنَا يُوسُفُ وَهَـذَا أَحِي قَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا إِنَّهُ مَنْ يَتَّقِ وَيِصْبِرْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ قَالُوا تَاللَّهٌ لَقَدْ آثَرُكَ اللَّهُ عَلَيْنَا وَإِنْ كُنَّا لَحَاطِئِينَ قَالَ لاَ تَثْرَيبَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ يَغْفِرُ اللَّهُ لَكُمْ وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ

«Они сказали: «Неужели ты Юсуф?» Он ответил: «Я — Юсуф, а это — мой брат. Аллах облагодетельствовал нас. Воистину, если кто-либо богобоязнен и терпелив, то Аллах непременно вознаграждает тех, кто творит добро».

«Они сказали: «Клянемся Аллахом, Аллах возвысил тебя над нами, мы же были только грешными людьми».

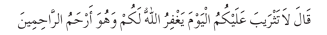


«(Юсуф) сказал: «Теперь я уже не укоряю вас. Да простит вас Аллах, ибо Он — Милостивейший из милостивейших». (12 Сура «Юсуф», 90-92).

В этих аятах приведен один из прекрасных воспитательных методов — отвечать на плохое хорошим. Тогда вражда превращается в дружбу, а друг становится еще ближе. Как сказано в Коране:

«Не равны добро и зло. Ответь на (зло) тем, что лучше, и тогда тот, с кем ты враждуешь, станет таким, как твой близ-кий друг» (41 Сура «Фуссылят»,34).

Поучительный пример этому можно увидеть в жизни Пророка Мухаммада (да благословит его Аллах и приветствует). Абу Суфьян дружил с Мухаммадом (да благословит его Аллах и приветствует) с детства, но начал враждовать с ним после того, как тот стал Пророком, и писал иронические стихи в его адрес. Сподвижник Пророка (мир ему), поэт Хасан бин Сабит парировал эти издевки в своих сочинениях. Потом Абу Суфьян понял Истину и сожалел о содеянном. Раскаявшись, он отправился в Медину и в местности Абва встретился с Посланником Аллаха. Пророк (мир ему), не обратил свой взор на него, что сильно огорчило Абу Суфьяна. Когда он просил прощения у Пророка, то привел аят из Корана, которому его научил имам Али. Океан сострадания и милосердия — Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) ответил ему словами из Корана:





«(Юсуф) сказал: «Теперь я уже не укоряю вас. Да простит вас Аллах, ибо Он — Милостивейший из милостивейших».(12 Суры «Юсуф», 92)

Прочитав этот аят, Пророк (да благословит его Аллах и приветствует) простил Абу Суфияна и других людей, которые прежде враждовали с ним, за их прошлые ошибки.

Всевышний Аллах — Обладатель Сыфата «Саттаруль-уюб» (Скрывающий недостатки), и Он даровал Своим рабам умение прощать врагов и обидчиков. В лучшем виде это качество проявилось в Посланнике Аллаха Мухаммаде (да благословит его Аллах и приветствует). Поэт Зия Паша так говорит об этом в своих стихах:

По Воле Аллаха наступит тот день, когда угнетатели скажут:

«Клянемся Аллахом! Аллах возвысил тебя над нами».

#### Протрите рубашкой глаза моего отца

Пророк Юсуф (мир ему) милосердно простил братьев и передал с ними свою рубашку, чтобы вылечить отца. Он сказал:

«Отвезите мою рубашку и накиньте на лицо моего отца, и он прозреет, а потом приходите ко мне вместе со всей семьей» (12 Сура «Юсуф, 93»).

Пророк Юсуф (мир ему) утром и вечером сполна угощал своих братьев. Видя эту щедрость Юсуфа (мир ему), братья его опечалились, вспоминая то зло, которое они причинили, и сказали: «Утром и вечером ты угощаешь нас, нам стыдно за содеянное пред тобой».

На что Юсуф (мир ему) ответил: «По сей день египтяне смотрели на меня как на раба, купленного за бесценок, и говорили: «Мы восхваляем Аллаха, Который до такой степени возвысил раба, проданного за двадцать дирхемов». Сейчас же, когда все узнали, что я ваш брат, что я из рода великого Пророка Ибрахима (мир ему) их уважение ко мне возросло».

Когда караван, с которым была послана рубашка Юсуфа (мир ему), двинулся в путь, Пророк Якуб (мир ему) сказал окружающим его людям:

«Воистину, я чую благоухание Юсуфа, хотя быть может, вам покажется, я выжил из ума».

«Они ответили: «Клянемся Аллахом, воистину, ты попрежнему пребываешь в заблуждении» (12 Сура «Юсуф, 94-95).

#### Прозрение пророка Якуба (мир ему)

«Когда же прибыл добрый вестник, набросил рубаху на лицо Якуба, и тот прозрел, он сказал: «Разве я не говорил вам, что Аллах дал мне знание того, чего вы не знаете?» (12 Сура «Юсуф, 96).

Добрым вестником этим был Яхуда, который отправился в долгий путь босым, с непокрытой головой, так как осознал: «Я от-



вез окровавленную рубашку Юсуфа отцу и этим вверг его в горе, а сейчас, доставив ее, стану причиной его счастья».

Эту рубашку принес из Рая ангел Джабраиль Пророку Ибрахиму, мир им, когда его хотели бросить в огонь. Пророк Ибрахим (мир ему) затем надел эту рубашку на своего сына Пророка Исхака (мир ему), Исхак передал ее сыну Якубу (мир ему), а уже от Якуба она перешла к его сыну Юсуфу (мир ему).

В связи с этим аятом Мавляна Джалялетдин Руми сказал, что лядунни ильм (сокровенное Божественное знание) Всевышний Аллах дает только людям с чистым сердцем. Он также сказал: «Только Якуб видел необыкновенность Юсуфа (мир ему), а его братья не смогли этого увидеть, потому что духовный мир их был далек от этого видения и понимания.

Когда Якуб (мир ему) увидел свои черты в Юсуфе (мир ему), его сердце потянулось к нему. Поэтому он учуял запах рубашки Юсуфа (мир ему) еще издалека. А несущий рубашку был лишен этого чувства.

Рубашка Юсуфа (мир ему) был дана в руки его брата на сохранение: он был обязан доставить ее Пророку Якубу (мир ему), т.е. эта рубашка находилась в руках у брата, как находится прекрасная невольница в руках захватчика. Она принадлежит не захватчику, а тому, кому он ее продаст.

Есть много ученых, у которых нет доли в познании Всевышнего Аллаха. Они смогли стать учеными, но не смогли стать любимцами Всевышнего Аллаха.

Прозрение Якуба (мир ему) посредством рубашки Юсуфа (мир ему) является примером благословения через одежду.

«(Сыновья) ответили: «Отец наш! Обратись (к Аллаху), чтобы Он простил нам грехи. Воистину, мы заблуждались. Якуб сказал: «Потом я буду молить Господа моего, чтобы Он

простил вас, ведь — Он Прощающий, Милостивый» (12 Сура «Юсуф», 97 98).

Пророк Якуб (мир ему) сказал так потому, что угнетатель сначала должен получить прощение угнетенного. И он не просил у Всевышнего Аллаха простить своих сыновей до тех пор, пока они не получили прощение Юсуфа (мир ему).

#### Долгожданная радостная встреча и воплощение сна

Не только Пророк Юсуф (мир ему) но и весь народ вышел на улицу, чтобы вместе встретить Пророка Якуба (мир ему) и его семью. Оказавшись лицом к лицу после долгой разлуки, отец и сын крепко обняли друг друга. Об этом сказано в Коране:

«Когда (они прибыли в Египет) и вошли к Юсуфу, он привлек к себе родителей и сказал: «Живите в безопасности в Египте, если на то будет воля Аллаха» (12 Сура «Юсуф, 99).

Великое вознаграждение даруется только за терпение, проявленное в бедствиях и больших трудностях.

Пророк Якуб (мир ему) сразу же после этой встречи поднял руки с намерением возблагодарить Всевышнего Аллаха и читал следующее дуа:

«О мой Господь, прости мои ошибки, которые я совершил, тоскуя по Юсуфу (мир ему), прости, что я не проявлял достаточного терпения, и прости моих сыновей за то, что они совершили по отношению друг к другу».

Пророк Юсуф (мир ему) также благодарно восхвалял Всевышнего Аллаха.



В Коране сказано:

وَرَفَعَ أَبَوَيْهِ عَلَى الْعَرْشِ وَخَرُّوا لَهُ شُجَّداً وَقَالَ يَا أَبَتِ هَـذَا تَأْوِيلُ رُوْيَايَ مِنْ قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقَّا وَقَدْ أَحْسَنَ بِي إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ السِّجْنِ وَجَاءَ بِكُمْ مِنَ الْبَدُو مِنْ بَعْدِ أَنْ نَزَعَ الشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَتِي إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لِمَا يَشَاءُ إِنَّهُ هُو الْبَدُو مِنْ بَعْدِ أَنْ نَزَعَ الشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَتِي إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لِمَا يَشَاءُ إِنَّهُ هُو الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ رَبِّ قَدْ آتَيْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ الأَحَادِيثِ فَلَا السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ أَنْتَ وَلِيِّي فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ تَوَقَنِي مُسْلِماً وَأَلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ

«Он усадил своих родителей рядом с собой на трон, а они пали ниц, и (Юсуф) сказал: «О отец мой! Вот это и есть толкование сна, (виденного) мною еще тогда, и Господь мой сделал сон явью. (Аллах) облагодетельствовал меня, освободив из темницы, доставил вас (ко мне) из пустыни, после того как шайтан посеял вражду между мною и братьями. Воистину, мой Господь добр, к кому пожелает. Воистину, Он — Знающий, Мудрый».

«Господи! Ты даровал мне могущество и научил толковать сновидения. (О) Творец небес и земли, Ты — мой покровитель в этой и будущей жизни. Упокой меня предавшимся Тебе и включи меня в число праведников» (12 Сура «Юсуф, 100-101).

Рассказывают, что Пророк Якуб (мир ему) жил в Египте рядом с сыном 24 года до своей смерти. Согласно завещанию, его похоронили в Дамаске рядом с его отцом Пророком Исхаком (мир ему).

Пророк Юсуф (мир ему) после смерти отца жил 23 года. Египтяне очень любили Пророка Юсуфа (мир ему) и хотели, чтобы его тело после смерти оставалось в Египте: когда Пророк умер, его тело положили в мраморный саркофаг и опустили в реку Нил. Спустя годы Пророк Муса нашел эту гробницу Юсуфа и поместил рядом с могилой отца — Пророка Якуба. Так заканчивается история Пророка Юсуфа, да пребудет мир над ним.

Пророк Мухаммад (мир ему), сказал: *«Смерть для верую-* щего — подарок».

Мусульманин, уходящий из жизни, в первую очередь спасается от своего нафса — самого злейшего своего врага.

#### Последние аяты суры «Юсуф»

ذَلِكَ مِنْ أَنَبَاءِ الْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُوا أَمْرَهُمْ وَهُمْ يَمْكُرُونَ وَمَا أَسْأَلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ يَمْكُرُونَ وَمَا تَسْأَلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ وَكَأَيِّنْ مِنْ آية فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ وَكَأَيِّنْ مِنْ آية فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثُرُهُمْ بِاللَّهِ إِلاَّ وَهُم مُّشْرِكُونَ أَفَامَنُوا أَنْ تَأْتِيهُمْ غَاشِيقًا عَلْهَا وَهُمْ عَلْشِيقًةً مِنْ عَذَابِ اللَّهِ أَوْ تَأْتِيهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي غَاشِيقًا مِنْ عَذَابِ اللَّهِ أَوْ تَأْتِيهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللّهِ

عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي وَسُبْحَانَ اللهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلاَّ رِجَالاً نُو حِي إِلَيْهِمْ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَدَارُ الآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ اتَّقُوا أَفَلاَ تَعْقِلُونَ وَلَدَارُ الآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ اتَّقُوا أَفَلاَ تَعْقِلُونَ

«Все это — часть повествований о сокровенном, и Мы даем тебе это в откровении (о Мухаммад). Ты не был вместе с ними (т.е. братьями Юсуфа) тогда, когда они приняли свое решение, замышляя козни. И если бы даже ты захотел, (все равно) большая часть людей не уверует.

Ты не просишь у них вознаграждения за это, ведь это — только назидание для обитателей миров. О, как много на небесах и на земле знамений, мимо которых они проходят



(не задумываясь) и отворачиваются. Большая часть их не верует в Аллаха без того, чтобы не поклоняться помимо Него другим божествам. Неужели полагают они найти защиту от наказания Аллаха или (надеются), что (Судный) час настанет не внезапно, когда они об этом и не помышляют?

Скажи (Мухаммад): «Таков мой путь. Я и мои последователи зовем вас к Аллаху согласно убеждению. Хвала Аллаху, я не отношусь к многобожникам».

И задолго до тебя Мы направляли (посланниками) с откровением только (смертных) мужей из их же селений. Разве они (кяфиры) не странствовали по земле и не видели, чем кончили те, которые жили до них? Ведь обитель в будущей жизни лучше для богобоязненных. Неужели они не поймут этого?» (12 Сура «Юсуф, 102-109).

Эти аяты были ниспосланы Пророку Мухаммаду (да благословит его Аллах и приветствует) как ответ неверным, которые говорили: «Пусть Всевышний Аллах ниспошлет Пророка из ангелов».

حَتَّى إِذَا اسْتَيْأَسَ الرُّسُلُ وَظَنُّوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا جَاءَهُمْ نَصْرُنَا فَنُجِّي مَنْ نَشَاءُ وَلاَ يُرَدُّ بَأْسُنَا عَنِ الْقَوْمِ الْمُحْرِمِينَ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُوْلِي الْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثاً يُفْتَرَى وَلَـكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْم يُؤْمِنُونَ

«Когда же посланники впадали в отчаяние (из-за отказа следовать их вере) и полагали, что их отвергли, Мы приходили к ним на помощь, и спасались те, кого Мы хотели (спасти). Ведь Наше наказание неотвратимо для грешников!

В повествовании о (деяниях) посланников заключено назидание для разумных мужей. И (Наше повествование) — не вымышленный рассказ, а подтверждение тому, что было до него, (Коран) разъяснение всего сущего, руководство к пря-

**мому пути и милость для верующих людей»** (12 Сура «Юсуф, 110-111).

Вне всякого сомнения, Всевышний Аллах поведал обо всем в наилучшем виде.

Да пребудут мир и благословение Аллаха над Пророком Юсуфом.



#### РАБИТА3. ИСТИАНА4. ИСТИГАСА5

В Исламе салик — это тот, кто идет по пути духовного совершенствования под руководством камиля муршида<sup>6</sup>. Салик получает духовное воспитание от своего шейха и бережно, не нарушая, исполняет его веления. Он стремится очистить свое сердце от налета грязи, чтобы прийти к состоянию покорности, стать искренним рабом Всевышнего Аллаха. Муршид — это воспитатель сердца салика.

\* \* \*

Лексический смысл слова «рабита» — связь, соединение, интерес. Нет ни одного созданного, который не был бы связан с чем либо, не испытывал привязанности к кому или чему-нибудь. Смысл рабита можно истолковать как любовь и поддержание ее существования.

Исламские теологи различают три вида рабита:

- **1. Табии рабита** врожденная любовь, та, которую человек испытывает к своим близким. Например, любовь матери к своему ребенку;
- 2. Суфли рабита низкое, презренное влечение, связь с запретным, с тем, что исходит от шайтана. К примеру, у того, кто испытывает страсть к азартным играм, все мысли постоянно об этом, дело доходит до того, что человек забывает о своих обязанностях по отношению к семье, детям и т.д.;
- **3. Ульви рабита** это возвышенная, благородная связь. Именно такая рабита существует в тасаввуфе $^{7}$  (и о ней мы по-

- 4 Истиана физическая помощь.
- 5 Истигаса духовная помощь.
- 6 Камиль муршид совершенный духовный наставник, шейх.
- 7 Тасаввуф (суфизм) наука об очищении человеческого сердца от пороков.

<sup>3</sup> Рабита — духовная связь, соединение.

ведем речь в этой главе). Это связь, предполагающая знание и следование священным религиозным основам, переживание высоких мистических чувств, приводящая человека к познанию Творца всего сущего. Ульви рабита возникает, когда верующий духовно и физически пребывает рядом с благочестивыми людьми, испытывая к ним почтение и братскую любовь, наполняясь их духовностью.

Результатом рабита в тасаввуфе становится духовная и физическая помощь, получаемая мюридом (идущим по пути Аллаха) от взаимодействия с муршидом — проводником на этом пути.

В Коране сказано:

«О вы, которые уверовали! Страшитесь Аллаха и будьте с благочестивыми» (9 Сура «Ат-Тауба», 119).

Аллах Всевышний в этом аяте не говорит: будьте благочестивыми, а указывает: «Будьте с благочестивыми, чтобы сохранить свою богобоязненность».

Тот, кто находится в рабита (духовной связке), получает столько высокой нравственности и похвальных качеств от того, с кем он находится в общении, сколько он способен их воспринять. Общеизвестно, что сильные люди являются источником вдохновения для слабых, а духовность милостивых, самоотверженных верующих благотворно влияет на состояние окружающих их людей.

Рабита для салика является средством достижения духовного видения, когда его сердце покидают низменные, эгоистические устремления и оно наполняется лучшими человеческими качествами, воспитать которые ему помогает наставник, с которым он пребывает в духовном единстве. После этого материальные ценности осознаются им лишь как средство для достижения высших духовных целей. Сердце муршида, удостоенное познания Всевышнего Аллаха, подобно линзе под лучами солнца, сжигает

все негативные проявления нафса и стремление к мирским наслаждениям. Это состояние наставника муршида через рабита отражается в сердце ученика (мюрида), после чего тот становится похожим на своего учителя. Духовное единение (рабита) сохраняет постоянство в братской любви мусульман друг к другу. В одном благородном хадисе говорится: «Человек вместе с тем, кого он любит». В другом сказано: «Кто стремится быть похожим на кого- либо, тот из их общества».

#### Отражение духовного состояния (халь)

Очищение души, избавление от сердечных пороков является обязанностью каждого мусульманина. Этот процесс проходит успешнее под опекой людей, изучивших состояния души и ее свойства, знающих практические средства воспитания, к которым ученые относят:

**1. Назар** — влияние духовным взглядом, который присущ Пророкам и авлия.

Пророк (да благословит его Аллах и приветствует) сказал: «Бойтесь взеляда верующего, ибо он смотрит со светом от Аллаха». Взгляд тех, кто обладает чистым сердцем, становится причиной отражения их состояния в сердцах людей, на которых они посмотрели. Файз (свет духовности), содержащийся в их сердцах, наполняет и сердца тех, на кого они направили свой взгляд.

Сподвижники Пророка (да благословит его Аллах и приветствует), участвуя в его сохбетах<sup>8</sup> воспринимали его взгляды и таким образом достигли наивысшей степени людей из уммы Пророка (да благословит его Аллах и приветствует). Люди, жившие после Пророка (да благословит его Аллах и приветствует) не имели возможности удостоиться его взгляда и поэтому не достигли степени сподвижников.

#### 2. Речь.

В словах того, кто очистил душу и воспитал свой нафс, отражается его духовное состояние. Слова благочестивого верующего оказывают сильное влияние на того, к кому они обращены.

#### 3. Сохбет.

Сохбеты представляют собой совместное пребывание верующих, во время которых духовное состояние переходит от сердца к сердцу, и когда источником духовной энергии для еще неокрепших в вере людей являются верные рабы Всевышнего Аппаха

#### 4. Влияние через пищу.

Во время похода Табук, как и в другие походы, сподвижники получали благословение, вкушая пищу, оставшуюся после трапезы Пророка (да благословит его Аллах и приветствует), а когда воды оставалось совсем немного, Пророк (да благословит его Аллах и приветствует) налил ее на свои ладони, и тогда из его большого пальца забил источник, водой которого наполнили имевшиеся емкости, и все войско утолило жажду. Эта вода была даже вкуснее и полезней, чем вода из источника Замзам, потому что исходила из пресветлой руки Пророка (да благословит его Аллах и приветствует) из его благословенного тела.

Некоторые сахабы передали, что когда Посланник Всевышнего Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует) пил молоко, он угощал им сподвижников, и через это угощение посылался баракят (благословение от Аллаха), так как молоко не кончалось.

#### 5. Влияние через вещи.

Посланник Всевышнего Аллаха проводил хутбу (проповедь), встав на пенек пальмы. Когда для него построили специальный минбар, Пророк (да благословит его Аллах и приветствует) стал произносить свои хутбы с него. Однажды все услышали плач. Это плакал пенек, тоскуя от разлуки с Пророком (мир ему). Пророк погладил его, и он затих. Это достоверный хадис, который был передан разными группами людей.

Однажды Пророк (да благословит его Аллах и приветствует) отправил свой плащ Вейсалу Корани и сказал: «Пусть он наденет его и читает для моей уммы дуа».

Когда Пророк Юсуф послал из Египта свою рубашку отцу, Пророку Якубу, мир им, тот, находясь очень далеко, в Кенане, почувствовал запах сына, а проведя ею по своим ослепшим от слез глазам, прозрел.

Во время муракаба<sup>9</sup> и рабита, чтения силсиля<sup>10</sup> сердце человека пронизывает файз (высшая духовная энергия). Об этом сказано в хадисе: *«При упоминании благочестивых нисходит Милость Аллаха»*.

История об асхабах кахф (людях, укрывшихся в пещере), упомянутая в Коране, привлекает особое внимание.

Собака по кличке Китмир, преданно охраняя благочестивых людей, получила через них благословение и по этой причине войдет в Рай. если даже такое создание Всевышнего Аллаха, как собака, получило подобную степень, бесспорно, что и верующие люди, следующие за авлия, достигнут наивысшей степени и возможности войти в Рай.

До принятия Ислама люди жили в постоянном противоречии со своим предназначением. А когда они вкусили прелесть Ислама и подчинились последнему Посланнику Всевышнего Аллаха, Пророку Мухаммаду (да благословит его Аллах и приветствует) оказавшись под сенью его благого влияния, они стали самыми почетными людьми во вселенной.

Через силсиля (непрерывное наставничество) необыкновенно высокой духовностью наполняются сердца муршидов, а через рабита и сохбет это передается их ученикам мюридам. Прекрасные качества Пророка (да благословит его Аллах и приветствует) таким образом отражаются в личности каждого салика — путника

<sup>9</sup> Муракаба — размышление о том, что Аллах постоянно видит тебя

<sup>10</sup> Силсиля — непрерывная цепочка духовных наставников, берущая начало от Пророка (да благословит его Аллах и приветствует).

на пути ко Всевышнему Аллаху, по мере его способности к этому.

Всевышний Аллах сказал в Коране:

«О вы, которые уверовали! Бойтесь Аллаха, ищите василя (средства приближения) к Нему и усердствуйте во имя Его. Тогда, возможно, вы преуспеете» (5 Сура «Аль-Маида», 35).

По мнению некоторых муфассиров (толкователей Корана), василя, о котором идет речь в этом аяте, означает обретение верующим высшей нравственности Пророка (да благословит его Аллах и приветствует) через воспитание муршида.

Имам Малик (да пребудет с ним Милость Всевышнего Аллаха) сказал: «Во время своих просьб ко Всевышнему Аллаху делайте причиной (василя) Пророка (да благословит его Аллах и приветствует)».

Имам Шафи (да пребудет с ним Милость Аллаха) сказал: «Когда я сталкивался с каким либо трудным делом, я читал два ракаата хаджат-намаз<sup>11</sup> посещал могилу имама Абу Ханифа, после этого мое дело успешно разрешалось».

Имам Джазари советовал: «Для того, чтобы ваши дуа были приняты, делайте василя Пророка (да благословит его Аллах и приветствует) и благочестивых людей». Омар во время засухи взял с собой Ибн Аббаса (да пребудет с ним Милость Аллаха) и обращался к Всевышнему Аллаху через него, прося ниспослания дождя.

<sup>11</sup> Хаджат-намаз — нафиль намаз, читаемый после иша, состоит из 2, 4 или 12 ракаатов. Этот намаз читают, когда есть какая-либо просьба относительно Дунья или Ахира. В первом ракаате читают Суры «Аль-Фатиха» и «Аятуль- Курсий» 3 раза; во втором ракаате читают Суры «Аль-Фатиха», «Аль-Ихлас», «Аль-Фаляк», «Ан-Нас». После намаза должно восхвалять Аллаха, читать салават и хаджат-дуа.



Мансур бин Абдуллах передает от Ибн Джаля, который рассказывал: «Я пришел в Медину Мунаввара, находясь в тяжелом, бедственном положении. Я пошел на могилу Пророка (да благословит его Аллах и приветствует) поприветствовал его и сказал: «О Посланник Всевышнего Аллаха, я в нищете и трудностях. Я пришел к тебе, как гость». Незаметно для себя я заснул и увидел сон: Посланник Аллаха угостил меня хлебом. Я съел его половину, после чего очнулся ото сна. Возле себя я увидел вторую половину несъеденного во сне хлеба».

Джалялетдин Ас Суйюти передал от Ибн Аббаса (да пребудет с ним Милость Аллаха) следующую историю: «Я увидел во сне Посланника Аллаха, который проявил ко мне милосердие и любовь. После этого сна я отправился навестить одну из матерей правоверных (жену Пророка). Она дала мне зеркало Посланника Всевышнего Аллаха, посмотрев в которое я увидел пресветлое лицо Пророка (да благословит его Аллах и приветствует) но своего отражения не видел». То, что произошло с Ибн Аббасом, — следствие рабита. Именно таково исчезновение любящего в любимом.

Хаджа Убейдуллах Ахрар сказал: «Аят «О вы, которые уверовали, бойтесь Всевышнего Аллаха и будьте с благочес тивыми» означает, что необходимо постоянно находиться с благочестивыми людьми». Когда говорится о постоянном пребывании, имеется в виду как прямое значение, т.е. хакики, так и переносное — хукми.

**Хакики** означает: находиться на меджлисах<sup>12</sup>с благочестивыми людьми, наполняя свое сердце спокойствием.

**Хукми** значит помнить о благочестивых рабах Всевышнего Аллаха, когда их нет рядом.

Когда мюрид проявляет к своему муршиду любовь и уважение, независимо от того, рядом с ним находится или вдалеке, чувства, которые он испытывает, называются «фана фиш-шейх» — исчезновение в шейхе (муршиде). Необходимо понять, что муршид не является посредником, т.е. третьим лицом, между че-

ловеком и Всевышним Аллахом. В Исламе нет посредничества, как в христианстве. Муршид — всего лишь человек, который одарен Всевышним Аллахом высшей нравственностью и который является примером для своих учеников в словах, чувствах, поступках. Как во время поездки транспорт не цель, а всего лишь средство передвижения, так и муршид — воспитатель сердца своего мюрида, наполняющий его внутренний мир прекрасной высшей нравственностью Пророка (да благословит его Аллах и приветствует).

Божественность, без сомнения, присуща только Всевышнему Аллаху.

После степени «фана фиш-шейх» идет степень «фана фир-расуль». На этом этапе салик постоянно помнит о Пророке (да благословит его Аллах и приветствует) и совершает все свои действия, ощущая себя как бы рядом с ним. Наилучшим образом ощущал состояние «фана фир-расуль» Абу Бакр. Это подтверждает рассказ Имама Бухари:

Абу Бакр никогда не переставал ощущать рабита (духовную близость) с Пророком (да благословит его Аллах и приветствует). Ответом на такое сильное проявление сердечной привязанности послужили слова Пророка (да благословит его Аллах и приветствует), когда он пребывал на смертном одре: «Пусть закроются все двери, кроме двери Абу Бакра», подразумевающие их духовную связь. Этот хадис прекрасно показывает возвышенное единение сердец мусульман.

О результатах духовной близости сказано в Коране:

هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّام ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ



«...Где бы вы ни были, Он всюду с вами, и видит Аллах все, что вы вершите» (57 Сура «Аль-Хадид», 4);

**«...Мы более близки к нему, чем яремная вена»** (50 Сура «Аль-Каф», 16).

Если человек понимает тайны этих аятов, он достигает степени «фана филлях» (растворение во Всевышнем Аллахе).

Одним из доказательств правомочности рабита является следующий аят Корана:

«Она возжелала его, и он возжелал бы ее тоже, если бы не увидел прежде знамения Господа своего. Так (повелели Мы), чтобы отвратить от него зло и прелюбодеяние, ибо он, воистину, из числа Наших верных рабов» (12 Сура«Юсуф», 24).

Муфассир Замахшери толковал слова **«если бы не увидел прежде знамения Господа своего»** следующим образом: Юсуф (мир ему) увидел знамение Аллаха, т.е. когда женщина хотела принудить его к совершению зина, Юсуф (мир ему) увидел образ своего отца Якуба, мир им обоим, очень взволнованного, который говорил: **«Берегись, владей собой, отвернись от нее».** После этого Юсуф тотчас же отвернулся от нее.

Рабита мюрида с шейхом — это духовное единение, подобное тому, когда Юсуф (мир ему) увидел своего отца: способность так же видеть своего шейха, даже будучи далеко от него, и ощущать его духовное состояние своим сердцем.

Одним из видов рабита является постоянное чтение салавата и через это установление уз любви с Посланником Всевышнего



Аллаха. Абстрактные понятия невозможно усвоить до тех пор, пока они не проявятся в конкретных образах. Например: знания в ученом, любовь в любящем, искусство в конкретных произведениях. Отношения между учителем и учеником, мастером и подмастерьем также являются видом рабита. Через рабита муршид передает свои духовные качества своему мюриду. Рабита — это проявление уважения к вали (праведнику), когда тот находится далеко, так же, как в его присутствии. Рабита дает возможность получения файза от Пророка (мир ему), через цепочку авлия Всевышнего Аллаха. При этом каждый мюрид получает пользу в соответствии со своими способностями.

Через рабита к верующему приходит духовная и физическая помощь — истигаса и истиана.

Для примера этому приведем следующий хадис. Осман бин Хунейф (да будет даволен им Аллах) рассказывает: «Однажды некий слепой пришел к Пророку (да благословит его Аллах и приветствует) и сказал: «О Расулуллах, проси у Всевышнего Аллаха, чтобы он дал мне излечение, мне очень тяжело переносить слепоту». Он просил у Пророка, чтобы его глаза прозрели. Посланник Всевышнего Аллаха сказал: «Иди соверши омовение, прочитай два ракаата намаза, а затем произнеси следующее дуа: «О мой Всевышний Аллах, я обращаюсь и прошу у Тебя милости через Пророка Мухаммада (да благословит его Аллах и приветствует). О Мухаммад, я обращаюсь через тебя к моему Господу для излечения от моей болезни. О мой Всевышний Аллах, сделай его заступником за меня». (Тирмизи «Даават», 119; Ибн Ханбал «Муснад», 4/138; Насаи, Ибн Маджа).

В другом хадисе сказано: «Когда у кого-либо из вас убежит животное в пустынной местности, пусть он скажет: «О рабы Аллаха, поймайте это животное!» Потому что у Всевышнего Аллаха есть на земле готовые помочь другим верные рабы». (Имам Навави «Аль-Азкар», 201).

Имам Навави рассказывает о случае, происшедшем с ним: «Тот, кто передал мне этот хадис, рассказывал, что, когда он попадал в подобные ситуации, он поступал так, как учил Пророк (мир



ему), и всегда был положительный результат. Я удивился этому. Однажды у человека, рядом с которым я находился, убежал верблюд. Я сразу же передал этот хадис, и мы увидели, что без всяких видимых причин верблюд тут же остановился, и хозяин легко поймал его».

#### Размышление о смерти

В тасаввуфе «тафаккюри маут» означает: думать о смерти. Пророк (мир ему), сказал: «Смерти вам достаточно как советника». Мысли о смерти облегчают уход человека из этой жизни, уменьшают мирские желания, беспокоящие человека; потому что погоня за временными богатствами этого мира, подчинение сердца прихотям нафса, становятся причиной начала разных болезней и совершения грехов. Для того чтобы избавиться от этих низменных устремлений, надо помнить о могиле, размышлять о том, что нас ждет в ней, — это защитит нас от пустых желаний.

Наши зикры (поминания и восхваления Всевышнего Аллаха) и рабита (духовное единение с благочестивыми верующими) являются причиной нашего спасения в Судный день, облегчают для нас познание Всевышнего Аллаха.

Да сделает Всевышний Аллах наши сердца источником зикра и любви к Hemy! Аминь



|   |   | CALLES . | ИСТОРИЯ ПРОРОКОВ II |
|---|---|----------|---------------------|
|   |   |          |                     |
|   |   |          |                     |
|   |   |          |                     |
|   |   |          |                     |
|   |   |          |                     |
|   |   |          |                     |
|   |   |          |                     |
|   |   |          |                     |
|   |   |          |                     |
|   |   |          |                     |
|   |   |          |                     |
|   |   |          |                     |
|   |   |          |                     |
|   |   |          |                     |
|   |   |          |                     |
|   |   |          |                     |
|   |   |          |                     |
| 0 | 2 |          |                     |

### TIPOPOK JAJA

#### ПРОРОК ШУАЙБ (мир ему)

За проповеди, вдохновляющие сердца к Единобожию, люди почтительно называли Пророка Шуайба (мир ему), «великий проповедник».

Шуайб (мир ему) был из рода Ибрахима (мир ему) или из рода Салиха (мир ему).

По одной передаче, Шуайб и Аюб — двоюродные братья по матери. Муса (мир ему) женился на дочери Шуайба, т.е. Шуайб — тесть Мусы. Всевышний Аллах послал Шуайба к племени Мадъян, проживающему в горной лесистой местности Мадъян (возле Красного моря), и к его соседнему племени Айкя из местности Айкя. Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) сказал: «Шуайб из племени Мадъян, и он был избран Всевышним Аллахом как Пророк для них и для племени Айкя». Пророк Шуайб (мир ему) родился в благородной семье из Мадъяна. Его детство и молодость прошли среди людей племени, поклонявшегося идолам, но сам Шуайб (мир ему) был далек от этого и вел праведный образ жизни, всегда был примером для людей. Шуайб (мир ему), призывал эти племена к Единобожию, но большинство из них не уверовали в Аллаха Всевышнего и Его Пророка, и Всевышний Аллах уничтожил их. Пророк Шуайб (мир ему) вместе с уверовавшими переселился в Мекку. Там он жил и умер, похоронен возле Каабы, под «Золотым стоком». Пророк Шуайб (мир ему) был очень благочестивым, честным мусульманином, много времени проводил в молитве и во всем соблюдал права других верующих. С тщательным вниманием он относился к вопросам торговли, дабы не попирались права людей.



#### Племя Мадъян

Территория Мадъян располагалась от залива Акаба до долины Хумус. Здесь проживало племя Мадъян, именем которого и названа эта местность.

Племя Мадъян не проявляло покорность Пророку Шуайбу (мир ему). Люди отказывались поклоняться Всевышнему Аллаху и выбрали себе другой путь — служение идолам. Поселение этого племени находилось вблизи караванного пути, и мадъяниты занимались торговлей, но при этом не были честными. Мадъяниты хитрили и обманывали, когда покупали что-либо. Поэтому, если Шуайб (мир ему) что-то продавал или покупал, был очень осторожным и внимательным, чтобы не стать таким же, как они. Когда люди его племени обманывали, они не стеснялись этого. а, наоборот, гордились, считая мошенничество хорошим ремеслом. Когда они покупали что-либо для себя, то, обманывая продавца, взвешивали больше, чем положено, а когда продавали свой товар, то отмеривали меньше. Чтобы преуспеть в этом, для продажи товара они использовали одни весы, а для покупки другие, т.е. всяческими способами хитрили и ловчили. Мадъяниты также занимались разбоем, отнимая имущество у чужестранцев и тех, кто не мог дать им отпор. Они угнетали тех, кто слабее их мучили и притесняли.

Всевышний Аллах даровал этому племени большие блага, но они не благодарили за это Всевышнего. Вместо того чтобы поклоняться Всевышнему Аллаху, они служили идолам, вели безнравственный образ жизни. И когда их нравственность, экономика и социальная жизнь пришли в упадок, Всевышний Аллах ниспослал им Шуайба как Пророка. Пророк Шуайб (мир ему) призывал мадъянитов к Единобожию, давал им полезные советы, наставления, объяснял приказы и повеления Всевышнего Аллаха. Он разъяснял людям, чтобы они не придавали Всевышнему Аллаху соучастников и были бы честны в торговле, чтобы уверовали в Судный день и не сеяли в мире раздор. Пророк напо-

минал о том, что наказание Всевышнего Аллаха очень сурово, а Его Милость бесконечна.

В Коране рассказывается о советах Пророка Шуайба (мир ему) своему народу:

«(Мы послали) также к мадъянитам их брата Шуайба. Он сказал: «О мой народ! Поклоняйтесь Аллаху: у вас нет бога, кроме Него. Не обмеривайте и не обвешивайте (людей при сделках). Я вижу, как вы благоденствуете, и боюсь, что (вас постигнет) наказание в Судный день» (11 Сура «Худ», 84);

«К мадъянитам (Мы послали) их брата Шуайба. Он сказал: «О мой народ! Поклоняйтесь Аллаху. Нет у вас иного бога, кроме Него. К вам пришло ясное знамение от вашего Господа. Не обмеривайте и не обвешивайте людей (при сделках), не обманывайте их в вопросах имущества и не распространяйте нечестие не земле, после того как установлена на ней праведность. Так лучше для вас, если вы — верующие» (7 Сура «Аль-Араф», 85);

وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْباً فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ ۗ وَارْجُوا الْيَوْمَ الْآخِرَ وَلَا تَعْتَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ



«О мой народ! Поклоняйтесь Аллаху, не теряйте надежды на День воскресения и не бесчинствуйте на земле, творя беззаконие» (29 Сура «Аль-Анкабут», 36).

Пророк Шуайб (мир ему) с большим терпением продолжал призывать свой народ к справедливости, чтобы люди не обманывали друг друга при купле-продаже, предупреждал их о том, что если они не откажутся от неправедного образа жизни и не совершат покаяние, то Всевышний Аллах заберет все дарованные им блага, ведь Всевышний Аллах очень щедро одарил их, и они не имеют права быть нечестивыми:

«О мой народ! Мерьте и взвешивайте честно, не обманывайте людей (при сделках), не совершайте нечестия на земле» (11 Сура «Худ», 85).

Шуайб (мир ему) после своего призыва установил четкие основы торговли: взвешивать на весах и мерить правильно, не обманывая, быть довольным честной прибылью, тем самым уберегая себя от греха, быть внимательным и осторожным в торговле, не ущемлять чьих-либо прав. Наставляя, Пророк Шуайб (мир ему) говорил:

«То, что оставит вам Аллах (при честной торговле), для вас лучше, (чем обретенное нечестным путем), если вы веруете. Я же — не стражник вам» (11 Сура «Худ», 86).

Пророк (мир ему) этим хотел сказать, что он не может наказать людей за плохие дела, которые они совершают, и не может препятствовать тому, что блага Аллаха покидают их за неблагодарность Дарителю. Он только лишь увещевает их о том, что ему

приказано. Из этих аятов мы понимаем, что Пророк Шуайб (мирему) призывал людей:

- 1. К Единобожию, к поклонению только Всевышнему Аллаху.
- 2. К признанию его пророчества.
- 3. К честности в занятиях торговлей не обмеривать и не обвещивать.
- 4. К уважению прав людей не ущемлять их. Отдалиться от явных и скрытых грехов, таких как присваивание чужого имущества, воровство, взяточничество и разбой.
  - 5. Не сеять раздор (фитна) между людьми.

Соблюдение этих пяти основ, к которым призывал Пророк Шуайб (мир ему) означает покорность и поклонение Творцу, проявление милосердия и сострадания ко всем созданным. Без сомнения, эта прекрасная формула необходима для процветания любого общества во все времена.

Призыв Пророка Шуайба (мир ему) оказывал сильное влияние на многих людей. Они шли к нему толпами, принимали религию Единобожия и выполняли все его повеления и впоследствии стали благочестивыми рабами Аллаха. Но кяфиров тоже было немало, и они злились, что число верующих растет, т.к. боялись, что их нечестной торговле, приносящей большие барыши, придет конец. Наперекор Пророку они призывали людей к заблуждению, утверждая: «Никто, торгуя честно, не сможет стать богатым». Заблудший народ сказал своему Пророку (мир ему):

«О Шуайб! Неужели своими молитвами ты (должен призывать) нас отрекаться от того, чему поклонялись наши отцы, или распоряжаться нашим имуществом не так, как мы считаем нужным? Ведь ты же — кроткий и разумный» (11 Сура «Худ», 87).



Здесь под словом «молитвы» подразумевается религия, так как намаз является самым большим поклонением Аллаху Всевышнему и символизирует собой религию Ислама.

В одном из своих хадисов Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) говорит:

«Намаз — опора религии. Кто оставляет намаз, тот разрушает религию» (Байхаки «Кашфуль хафа», том 2, стр.31, 1621; Имам Аль Газали «Ихья улюмиддин», том 1).

В Коране сказано:

«Шуайб отвечал им: «О мой народ! Вы бы подумали: ведь коли мне даровано Господом моим ясное доказательство, коли Он даровал мне прекрасную долю (то как мне ослушаться Его)? Не пререкаться с вами о том, что я вам запрещаю, хочу лишь исправления (ваших деяний), насколько это в моих силах. Успех в этом мне может даровать только Аллах. Только на Него я уповаю, к Нему обращаюсь» (11 Сура «Худ», 88).

Пророк Шуайб (мир ему) неустанно продолжал свой призыв, но заблудший и невежественный народ не слушал советов и наставлений Пророка. Их ненависть к верующим все возрастала, но они боялись причинить вред Шуайбу, т.к. он происходил из знатного, влиятельного рода. Тогда они обратили свой гнев на верующих. Несмотря на то, что народ Пророка Шуайба не внимал его наставлениям, вопреки всем трудностям, Пророк по прежнему терпеливо призывал их встать на Истинный путь. Когда его призыв дошел до жителей Шама (Дамаск), люди, пылавшие любовью и верой к Аллаху, приходили за тысячу километров, чтобы увидеть Пророка Всевышнего Аллаха, Шуайба (мир ему).

Зная, что в Мадъян люди идут к Пророку за тем, чтобы принять Ислам, неверующие из жителей Мадъяна преграждали им путь, не пускали к Пророку, обманывали. Получив сведения, что кто-то понял свои заблуждения, отвернулся от идолов и намерен встать на Истинный путь, они встречались с этим человеком и пытались зародить в его душе сомнения.

Пророк Шуайб (мир ему) предупредил их по этому поводу:

«Не преграждайте дорог (Истины), угрожая и отвращая от пути Аллаха тех, кто уверовал в Него, и не стремитесь искривить этот путь. Вспомните (то время), когда вас было мало. А Он ведь увеличил вашу численность. Подумайте же о том, каков был исход нечестивцев!» (7 Сура «Аль-Араф», 86).

Племя Мадъян открыто уподобилось шайтану и последовало по его пути, ведь Иблис, когда был изгнан из Рая, сказал: «Я буду преграждать им дорогу к Истине, сидеть у них на пути». Об этом сказано в Коране:

«Потом я приду к ним и спереди, и сзади, и справа, и слева, и Ты не найдешь большинства их благодарными» (7 Сура «Аль-Араф», 17).



# Последнее предупреждение

Пророка очень огорчали омерзительные поступки и грехи его народа, но он все так же терпеливо и настойчиво старался пробудить их сознание, впавшее в невежество.

Пророк Шуайб (мир ему) сказал:

«О мой народ! Пусть ваши разногласия со мной не влекут вас к грехопадению, иначе вас постигнет то, что постигло народ Нуха, или народ Худа, или народ Салиха. И народ Лута ведь не далек от вас» (11 Сура «Худ», 89).

Словами «народ Лута не далек от вас» Пророк Шуайб (мир ему) напоминал людям, что еще совсем недавно был уничтожен народ Лута за неверие и грехи. Так извлеките же из этого урок. И сказал Шуайб своему народу:

«Просите прощения у Господа своего, потом раскайтесь перед Ним. Воистину, мой Господь — Милостивый, Любящий (верующих)» (11 Сура «Худ», 90).

Но авторитетные мушрики (многобожники) этого племени не согласились с ним и сказали:

قَالُوا يَا شُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيراً مِمَّا تَقُولُ وَإِنَّا لَنَرَاكَ فِينَا ضَعِيفاً وَلَوْلاَ رَهْطُكَ لَرَجَمْنَاكَ وَمَا أَنْتَ عَلَيْنَا بِعَزِيزِ قَالَ يَا قَوْمِ أَرَهْطِي أَعَزُّ عَلَيْكُمْ مِنَ اللهِّ وَاتَّخَذْتُمُوهُ وَرَاءَكُمْ ظِهْرِيَّا إِنَّ رَبِّي بِمَا تَعْمَلُونَ مُحِيطٌ «О Шуайб! Многое из того, что ты вещаешь, нам непонятно. Воистину, мы нисколько не почитаем тебя. Если бы не (уважение) к твоему роду, мы забили бы тебя камнями. Но ты для нас вовсе не неприкосновенен. (Шуайб) сказал: «О мой народ! Неужели мой род для вас дороже, чем Аллах? Вы отвернулись от Него. Воистину, мой Господь объемлет (знанием) то, что вы вершите» (11 Сура «Худ», 91-92).

Он долго призывал идолопоклонников к Единобожию, но в конце концов понял, что они не уверуют, и оставил их участь Всевышнему Аллаху. В последний раз с надеждой на то, что они послушают его наставления, он обратился к народу и напомнил о грядущем наказании Всевышнего Аллаха:

«Если одна часть из вас уверовала в то, с чем я послан к вам, а другая не уверовала, то ждите, пока Аллах не рассудит вас, ибо Он — наилучший из судей» (7 Сура «Аль-Араф», 87).

Но в ответ неверующие обвинили Пророка Шуайба (мир ему), во лжи и сказали: «Если он будет продолжать это, мы прогоним его и его последователей из Мадъяна». Идолопоклонники посчитали опасным дальнейшее пребывание Пророка (мир ему) и его последователей среди них.

Об этом рассказывается в Священном Писании:

«Предводители его народа, обуреваемые гордыней, сказали: «Мы изгоним тебя, о Шуайб, и тех, кто уверовал вместе



с тобой, из нашего города, если ты не вернешься к (вере) нашей общины». Шуайб спросил: «Даже, если мы питаем отвращение к ней?» (7 Сура «Аль-Араф», 88).

И продолжил:

«Мы допустим ложь пред Аллахом, если вернемся к (вере) вашей общины после того, как Аллах избавил нас от нее. Не бывать тому, чтобы мы вернулись к вашей вере, если только не пожелает того Аллах, наш Господь, который объемлет Своим знанием все сущее. На Аллаха мы уповаем. Господи наш! Реши (спор) между нами и нашим народом по истине. Ведь Ты лучше всех решаешь (споры)» (7 Сура «Аль-Араф», 89).

Пророк отверг предложение мушриков принять их веру, т.е. впасть в заблуждение, но добавил, что, без сомнения, все произойдет так, как хочет Всевышний Аллах. Это является проявлением покорности Шуайба Воле Всевышнего Аллаха. Потому что Пророки (мир им) и авлия Аллаха постоянно боятся наказания Всевышнего и изменения своего положения перед Ним. По этой причине Пророк Шуайб ответил язычникам: «Неприемлемо принять вашу религию, если есть прекраснейшая религия Аллаха, но если Всевышний Аллах желает нашего уничтожения, то мы не сможем этому противиться, потому что все наши деяния происходят по Его Воле. Он одаривает счастьем, кого пожелает, возможностью поклонения Себе и может наказать любого за его грехи».

Предводители племени мадъянитов, которые не уверовали, открыто угрожали верующим:



«Если вы последуете за Шуайбом, то непременно окажетесь в числе потерпевших урон» (7 Сура «Аль-Араф», 89).

# Страшный глас с небес

И когда после всех увещеваний неверующие не образумились, Шуайб (мир ему) сказал:

«О мой народ! Делайте (со мной) то, что в ваших силах, а я буду делать (то, что я могу). Вы скоро узнаете, кого постигнет унизительное наказание и кто (из нас) лжец. Ждите же, и я буду ждать вместе с вами».

«Когда же настал срок Нашему предопределению, Мы спасли по Нашей милости Шуайба и тех, кто уверовал вместе с ним. А тех, кто не уверовал, настиг трубный глас, и они пали недвижимыми в своих домах» (11 Сура «Худ», 93-94);

«И постигло их землетрясение, и полегли они мертвыми в своих домах».

«Тех, кто не признал Шуайба (посланником), будто и не было там никогда; те, которые не признали Шуайба Проро-



ком, они то и оказались потерпевшими убыток» (7 Сура «Аль-Араф», 91-92).

Таким образом, те жители Мадъяна, которые пребывали в заблуждении, неверии, обманывали, шли против повелений Всевышнего Аллаха и Его Пророка, за все это были наказаны. Подобное наказание является печальным концом всех угнетателей. Угнетателям нет пощады. Сказано в Коране:

«(Шуайб) отвернулся от них и сказал: «О мой народ! Я донес до вас послание Господа моего и дал вам назидание. К чему мне печалиться о неверующих людях?» (7 Сура «Аль-Араф», 93);

«...А тех, кто не уверовал, настиг трубный глас, и они пали недвижимыми в своих домах, словно никогда в них и не жили. Да сгинут мадъяниты, как сгинули самудяне!» (11 Сура «Худ», 94-95).

Племя Мадъян было уничтожено, подобно племени Самуд, ужасающим криком, потому что эти племена не прислушивались к увещеваниям своих Пророков (мир им). Одинаковое наказание этим племенам показывает схожесть в их безнравственности. Оба племени были прокляты своими Пророками (мир им) и лишились Божественной Милости.

Племя Самуд было уничтожено гласом, раздавшимся снизу, а при уничтожении племени Мадъян глас исходил сверху. Таким образом, эти два племени, лишившись Божественной Милости, получили наказание в этом мире и получат наказание в Судный день.

### Жители Айкя

Айкя означает «густой лес». Эта местность берет начало от Красного моря и простирается до Мадъяна.

Племя Айкя было очень богатым, подобно мадъянитам. Но несмотря на это, оно проявляло неблагодарность Создателю и поклонялось идолам. Пророк Шуайб (мир ему) должен был по приказу Аллаха Всевышнего объяснить людям, что Всевышний Аллах — Один Единственный Бог и что не надо поклоняться идолам. Но они не поверили ему. Сказано в Коране:

**«Обитатели Айки отвергли посланников»** (26 Сура «Аш-Шуара», 176);

**«Воистину, жители Айки также были нечестивцами»** (15 Сура «Аль-Хаджр», 78).

Тогда Шуайб (мир ему) сказал им:

«Неужели вы не страшитесь (Аллаха)? Воистину, я — посланник к вам, достойный доверия. Бойтесь же Аллаха и повинуйтесь мне. Я не прошу у вас вознаграждения за следо-



вание новой религии. Вознаградит меня лишь Господь (обитателей) миров» (26 Сура «Аш-Шуара», 177-180).

Посланники Аллаха в общении с людьми всегда проявляли следующие качества:

- 1. Не требовали для себя ничего (выгоды или прибыли) от людей, а ждали вознаграждения только от Всевышнего Аллаха.
- 2. Являлись для других примером. Все, что они говорили людям, сначала выполняли сами.

Эти качества Пророков ясно раскрываются в Суре «Ясин», показывая их важность: однажды к племени Асхаби Каръя пришли Посланцы с призывом к истинной религии. Один человек из этого племени по имени Хабиб Наджар сказал:

«О мой народ! Последуйте за посланцами». «Последуйте за теми, кто не просит у вас вознаграждения. Ведь они — на прямом пути» (36 Сура «Ясин», 20-21).

Шуайб (мир ему) в полной мере обладал этими прекрасными качествами Пророка. Терпеливо призывая свой народ, он говорил:

«Наполняйте меру полностью и не будьте в числе тех, кто недомеривает. Взвешивайте на точных весах. Не убавляйте людям то, что им причитается, и не творите на земле беззакония и неправого дела. Бойтесь Того, Кто сотворил вас и прежние народы».

Они ответили: «Ты — всего лишь околдованный. Ты, как и мы — не кто иной, как человек, и мы считаем тебя лжецом. Низринь же на нас осколок неба, если ты из тех, кто говорит правду» (26 Сура «Аш-Шуара», 181-187).



# Наказание с небес: жгучий огонь

Этими словами люди взяли на себя смелость требовать наказания. <

«(Шуайб) ответил: «Мой Господь лучше знает о том, что вы творите» (26 Сура «Аш-Шуара», 188).

Он прочитал дуа, попросив у Всевышнего Аллаха, чтобы Он ниспослал наказание, как того требовал этот невежественный народ.

В тот же миг подул горячий ветер и появились синие мухи, которые нападали на неверных и жалили их. Люди пытались спрятаться возле рек, под листвой деревьев, но жара и укусы с каждой минутой становились все невыносимее.

В тот момент за пределами города появилась туча, которую принес ангел Джабраиль (мир ему). Увидев тучу, неверующие сбежались и встали под ней, радостно ожидая дождя. И тогда раздался глас: «О жители Айкя, вы обвиняли Пророка (мир ему) во лжи и думали, что наказание, которое вы просили, не настигнет вас. Так вкусите сполна и скажите идолам, которым вы поклонялись: если у них есть сила, пусть спасают вас!»

И тут из тучи посыпались на землю искры огня, поражающие неверных насмерть. Все, что им принадлежало, сгорело, не иключая даже камни и деревья. Об этом в Коране сказано:

«Но они отвергли его (Шуайба), и их поразило наказание в день покрова. Воистину, это было наказание великого дня. Воистину, в этом — знамение, но большинство их не уверо-



вало. Воистину, твой Господь — Великий и Милостивый» (26 Сура «Аш-Шуара», 189-191).

Таким образом, народ Мадъян был уничтожен устрашающим гласом ангела Джабраиля (мир ему) и землетрясением. А народ Айкя — огнем и искрами, исходящими из тучи.

### После гибели

После уничтожения этих неблагодарных народов Пророк Шуайб (мир ему) вернулся в местность Мадъян. Он женился, и у него родились две дочери.

Он был из числа Пророков, которые, страшась Всевышнего Аллаха, часто плакали. В старости он начал терять зрение, тело его ослабло. Но Аллах Всезнающий вернул Своему Пророку (мир ему) полноценное зрение.

Шуайб (мир ему) любил подолгу беседовать со своим народом, отвечать на вопросы. Вежливо, обходительно общаясь с людьми, он достиг совершенства, поэтому среди Пророков (мир им) его прозвали «Хатибул-Анбийя» (проповедник Пророков). Однажды, когда Шуайб (мир ему) очень сильно плакал, было ниспослано откровение от Всевышнего Аллаха:

«О Шуайб, почему ты плачешь? От желания попасть в Рай или же от страха наказания в Аду?» Пророк Шуайб (мир ему) ответил: «О мой Господь! Ты знаешь, что я плачу не из за страха наказания в Аду и не из за желания попасть в Рай. Мое сердце переполнено любовью к Тебе, и в нем таится только одно опасение: смогу ли я лицезреть Тебя? Если бы я знал наверняка, что увижу Тебя, то не осталось бы в моем сердце места для печали».

И Милостивейший Всевышний Аллах ниспослал откровение Своему преданному и любящему рабу, Пророку Шуайбу: «За то, что ты правдив в своих словах, ты будешь в числе счастливых, которые удостоятся чести лицезреть Меня. И Я дарую тебе в услужение Мусу бин Имрана».

Таково состояние верных рабов Аллаха. Они, в отличие от невежественных людей, в первую очередь думают о довольстве

Всевышнего Аллаха, а затем — о собственном благополучии. Их сердца настолько переполняет любовь ко Всевышнему Аллаху, что они даже не помышляют о благах ни в Дунья, ни в Ахира.

Всевышний Аллах ниспослал Своих Пророков (мир им), чтобы озарить сердца людей духовным видением и одарить их высокой нравственностью для совершения поклонения и достижения довольства Всевышнего Аллаха, чтобы по Милости Его они могли войти в Рай. Те, кто духовно прозрел, искренне желают воспитания и наставления для того, чтобы уверенно идти по Истинному пути, прилагая к этому все возможные усилия и стремления. А те, кто не желает этого, показывают свое высокомерие и упрямство в ослушании призывов Пророков (мир им) остаются в темноте и во мраке заблуждения. Их состояние печально, оно во многом хуже, чем у слепых людей, которые не знают, куда идти. Пророк Шуайб (мир ему) призывавший свой беспечный, обрекший себя на несчастья народ, наконец отвернулся от него и сказал:

«О мой народ! Я донес до вас Послание Господа моего и дал вам назидание. К чему мне печалиться о неверующих людях?» (7 Сура «Аль-Араф», 93).

Да пребудут мир и благословение Аллаха над Пророком Шуайбом!





# M The property of the property

# ПРОРОК МУСА (мир ему) и его благочестивый брат ПРОРОК ХАРУН (мир ему)

Муса (мир ему), — третий великий Пророк, потомок Пророка Якуба (мир ему). В Священном Коране Пророк Муса (мир ему) упоминается чаще других Пророков — сто тридцать шесть раз. Брат Пророка Мусы — Харун — также является Пророком.

В то время, когда Пророк Юсуф (мир ему) жил в Египте, правителем этой страны был верующий человек по имени Раян бин Малик, и они вместе управляли государством. Затем правителем стал Кабус, который, хотя и был неверующим, все же оставил Юсуфа на посту министра.

Когда вслед за Пророком Юсуфом (мир ему) евреи переселились в Египет, они придерживались религии Пророков Юсуфа, Якуба, Исхака, Ибрахима (мир им), а коренные жители — копти, поклоняясь звездам и идолам, с презрением смотрели на еврейский народ. Увеличение численности евреев их беспокоило, они опасались, что если евреев станет очень много, они смогут захватить власть в стране. На смену лояльному Кабусу пришли другие правители — фараоны, которые начали всячески угнетать и притеснять евреев — заставляли выполнять непосильную работу, облагали непомерными налогами. Если кто-то не мог вовремя выплатить налог, его руки привязывали к туловищу и оставляли в таком положении на месяц. Чтобы спастись от гонений, евреи решили уйти из Египта в Канан — местность, где некогда жил Пророк Якуб. Но жестокий правитель Египта не отпустил евреев, т.к.



их труд использовался на самой тяжелой работе того времени — строительстве пирамид. Всевышний Аллах говорит в Коране:

«Воистину, Фараон возгордился на земле (египетской) и разделил ее жителей на (разные) части (т.е. сословия). Одних он ослаблял, убивая их (новорожденных) сынов и оставляя в живых (новорожденных) женского пола. Воистину, он был из тех, кто творил нечестие» (28 Сура «Аль-Касас», 4);

«Несомненно, Фараон, Хаман и их воины были в заблуждении...» (28 Сура «Аль-Касас», 8).

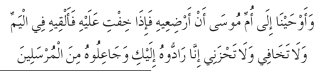
Во время гонений и трудностей Всевышний Аллах посылает еврейскому народу Пророка Мусу (мир ему).

«Но Нам было угодно оказать милость тем, кто был унижен на земле (египетской), сделать их предводителями и наследниками (богатств Фараона), даровать им власть на земле и явить Фараону, Хаману и их воинству то, чего они опасались» (28 Сура «Аль-Касас», 5-6).

### Сон Фараона

Однажды Фараон увидел во сне, что из Кудуса (Иерусалима) появился сильный огонь, который разрушил дома копти, а жилища сынов Исраиля оставил нетронутыми. Правитель собрал магов и предсказателей, и они растолковали сон так: «В племени Бени Исраиля родится мальчик, который разрушит твое царство». Испугавшись за свое будущее, Фараон приказал лишать жизни всех новорожденных мальчиков-евреев. Чтобы приказ этот неукоснительно исполнялся, он назначил специальных стражников, которые следили за беременными женщинами и, как только на свет появлялся еврейский мальчик, безжалостно убивали его.

В этот год в одном семействе из рода Пророка Якуба (мир ему) родился Муса, сын Имрана. Во время его рождения повитуха обратила внимание, что от младенца исходит сияние. Она была изумлена увиденным и поняла, что этот ребенок необычный. После того как женщины, помогавшие роженице, удалились, сразу же явились воины — выяснить пол новорожденного. Чтобы уберечь сына от смерти, мать Мусы в сильном волнении спрятала его в печь, где выпекался хлеб. Не найдя ребенка, стражники ушли, а мать открыла печь и увидела, что Муса (мир ему) лежит в огне целым и невредимым, как и Пророк Ибрахим (мир ему), которому огонь тоже не нанес никакого вреда. Обрадовавшись, она взяла его на руки и стала благодарить Всевышнего Аллаха. и ей было ниспослано следующее вдохновение (ильхам)<sup>13</sup>: «Не бойся за сына, покорми его и, если будет опасность, пусти его по реке Нил. Потом ребенок будет возвращен тебе и станет великим Пророком». Об этом сказано в Коране:





«Через откровение Мы внушили матери Мусы: «Корми его грудью. Когда же станешь за него опасаться, брось его в реку. Не бойся и не скорби (из за этого); воистину, Мы вернем его тебе и сделаем одним из посланников» (28 Сура «Аль-Касас», 7).

После этого женщина пошла к плотнику и, купив у него сундучок, положила туда Мусу, а затем пустила по течению Нила. Свою же дочку отправила проследить, куда приплывет сундук с ребенком.

Мастер догадался, зачем женщине был нужен маленький ящичек, и поспешил к Фараону, чтобы обо всем донести. Но по Воле Всевышнего плотник лишился дара речи и не смог рассказать о цели своего прихода во дворец. Тогда разгневанная стража вытолкала его взашей. А по Воле Всевышнего Аллаха сундук с Мусой прибился к берегу у дворца Фараона, где служанки нашли его и отнесли к жене Фараона.

# Муса (мир ему) во дворце

Асия, жена Фараона, была из рода уверовавшего в пророчество Юсуфа (мир ему) Райана бин Валида. Когда ей принесли сундучок, она увидела в нем маленького Мусу. Ребенок был так красив собой, что Асия, взяв его на руки и крепко прижав к себе, сразу же полюбила его и попросила у мужа разрешения оставить мальчика на воспитание.

В Священном Коране сказано:

«Жена Фараона сказала: «(Он будет) усладой очей для меня и тебя. Не убивайте его: быть может, он окажется полезным для нас, или же мы усыновим его». Но они не ведали (грядущего)» (28 Сура «Аль-Касас», 9).



Фараон согласился и приказал найти ребенку кормилицу. Но какую бы женщину ни приводили, по Воле Всевышнего Аллаха Муса не пил ее молоко. И тогда сестра Мусы Марьям пришла во дворец и сказала, что знает женщину, которая сможет кормить ребенка. Так она привела свою мать, молоко которой Муса начал пить с удовольствием. Об этом сказано в Коране:

«Она сказала сестре Мусы: «Следуй всюду за ним». И та наблюдала за ним издали, в то время как они (т. е. окружение Фараона) не ведали об этом.

А раньше Мы запретили для него кормилиц, и (сестра) спросила: «Может быть, я найду вам какую нибудь семью, которая будет заботиться о нем и хорошо с ним обращаться?»

И Мы вернули младенца к матери, чтобы утешились ее глаза, чтобы она не горевала и знала, что обещание Аллаха непреложно. Но ведь большая часть их (т. е. неверных) не ведает (об этом)» (28 Сура «Аль-Касас», 11-13).

Чтобы отвести от себя подозрения, сначала мать для виду не соглашалась кормить Мусу, сказав: «У меня есть сын⁴ по имени Харун, которого я кормлю». Когда же ей назначили плату за кормление, она согласилась.

<sup>14</sup> Чтобы использовать весьма выгодный труд евреев, фараон приказал в один год убивать их мальчиков, на следующий — оставлять в живых. Харун родился в тот год, когда еврейских мальчиков не убивали.



Фараон надеялся, что Муса, воспитанный в его семье, будет выполнять повеления приемного родителя и не причинит ему зла. Но Всевышний Аллах показал Свое Могущество в том, что Муса (мир ему), прихода которого Фараон боялся так сильно, что по его приказу были умерщвлены 980 000 невинных младенцев, по Воле Всевышнего Аллаха рос в его собственном дворце и впоследствии разрушил царство Фараона, которое причиняло людям горе и страдание.

Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) сказал: «Пророков воспитывает Аллах; и меня воспитал Всевышний самым прекрасным образом».

Когда мать Мусы таким необычным способом стала кормилицей своего сына во дворце Фараона, его помощник Хаман, заподозрив что-то неладное, спросил ее: «Может быть, это твой собственный сын, ведь он не пил молоко других женщин?». Но женщина переубедила его, сказав, что просто ее молоко очень вкусное и от нее исходит приятный запах. Хаман поверил, и это было милостью Всевышнего Аллаха для Мусы и его матери. Сказано в Коране:

«И сердце матери Мусы освободилось (от тревоги). Она чуть было не призналась (в том, что это — ее сын), если бы Мы не дали сил ее сердцу, чтобы она веровала» (28 Сура «Аль-Касас», 10).

Когда Асия тосковала по Мусе, она приглашала к себе кормилицу с Мусой, играла с ним и дарила много подарков.

Однажды Мусу (мир ему) принесли в покои Фараона, который взял его на руки, чтобы приласкать, но Муса ухватил его за бороду, дернул и ударил. Фараон страшно разозлился и сказал: «Это именно тот ребенок, которого я ищу, он мой враг» и захотел его убить. Но Асия успокоила его: «Он — ребенок и ничего не

понимает. Если хочешь, мы проведем испытание. Возьмем два блюда: на одно положим золото и рубины, а на другое — раскаленные угли. Если ребенка заинтересуют драгоценности, значит, он умный и все понимает, а если выберет горячие угли, значит, это неразумное дитя». На это испытание Фараон согласился. И когда принесли два блюда — одно с драгоценностями, а другое с огнем, — и Муса потянулся к драгоценностям, ангел Джабраиль (мир ему) отвел его руку к другому блюду. Муса схватил уголь, положил его в рот и обжег язык. Впоследствии из за этого случая Мусе (мир ему) было трудно говорить. Это продолжалось до тех пор, пока он не прочитал дуа на горе Синай.

Произошедшее успокоило Фараона, он поверил, что Муса (мир ему) обычный ребенок, и сказал: «Да. Он ведет себя, как дитя». Простив Мусу, он оставил его в своем дворце.

Муса (мир ему) рос в окружении всеобщей любви. Сказано в Коране:

«Я простер Мою любовь над тобой, чтобы всякий, кто увидит, полюбил тебя и чтобы ты был воспитан в благородстве под Нашим наблюдением» (20 Сура «Та ха», 39).

Поэтому всякий, кто видел Мусу (мир ему), проникался к нему любовью.

«Когда он (Myca) достиг зрелости и обрел силу, Мы дали ему мудрость и знание. Так Мы вознаграждаем тех, кто творит добро» (28 Сура «Аль-Касас», 14).



По толкованию многих ученых, мудрость в этом аяте означает пророчество. И с тех пор Муса (мир ему) начал наставлять людей, обличая заблуждения Фараона.

Мусе (мир ему) было трудно говорить, и он читал дуа:

«О Господь! Открой мое сердце, облегчи то, что я выполняю, сними узлы с моего языка, чтобы меня понимали» (20 Сура «Та ха», 25-28)

Так молился он Всевышнему Аллаху на горе Синай, когда хотел получить Тору. Это же дуа читал и Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует), и это — Сунна<sup>15.</sup>

### Убийство копти

Однажды Муса (мир ему) увидел, что один из угнетателей — пекарь Фараона, копти Фатун, бьет еврея по имени Самири, и тот зовет его на помощь. Муса поспешил, чтобы разнять их. Оттолкнув Фатуна, он ударил его, но не рассчитал силы удара. Фатун упал и умер. Муса пожалел о содеянном, очень огорчился и просил прощения у Всевышнего Аллаха. Ведь у него не было намерения убивать человека, он хотел лишь защитить соплеменника. Об этом рассказывается в Священном Коране:

<sup>15</sup> Сунна — образ жизни Пророка Мухаммада (да благословит его Аллах и приветствует), которому должны следовать мусульмане.



# عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوِّهِ فَوَكَزَهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُو "مُضِلٌ مُبِينٌ

«Вошел (однажды) Муса в город, когда его жители отдыхали, и набрел на двух мужей, которые дрались друг с другом. Один был из его народа, другой — из врагов. Тот, который был из его народа, воззвал к Мусе о помощи против того, кто был из врагов. И Муса убил его ударом кулака и сказал: «Это из деяний шайтана, ибо он — явный враг, совращающий с пути истины» (28 Сура «Аль-Касас», 15).

Когда Пророк Муса (мир ему) начал распространять религию Единобожия, люди из копти стали его преследовать. И поэтому он заходил в город, когда жители его находились в своих домах.

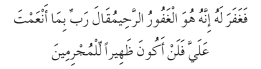
Ученые толковали слова из аята: «это из деяний шайтана», что они сказаны о действиях Фатуна, но также могут и относиться к его убийству, так как Пророк Муса (мир ему) не получал от Всевышнего Аллаха приказа убивать кого либо.

Пророк Муса (мир ему) не собирался совершать такой поступок. Поэтому, когда это произошло, он обратился ко Всевышнему Аллаху с просьбой о прощении и читал следующее дуа:

«О Всевышний Аллах, я угнетал самого себя (совершил ошибку), прости меня». (28 Сура «Аль-Касас», 16)

Это дуа также читал, совершив свою маленькую ошибку, Пророк Адам (мир ему) и Пророк Нух (мир ему) — после того, как просил за своего неуверовавшего сына Кенана.

И сказано в Коране:





«И Он простил его, ибо Он — прощающий, милосердный. (Муса) воззвал: «Господи, за то, что Ты оказал мне такую милость, я никогда не буду на стороне преступников» (28 Сура «Аль-Касас», 17).

Люди из народа копти пришли к Фараону, требуя найти и наказать убийцу Фатуна, но не могли представить ни одного свидетеля. На следующий день Пророк Муса (мир ему) увидел, что тот же Самири вновь дерется с коптянином и снова зовет его на помощь. Подойдя к нему, Пророк Муса (мир ему) сказал: «Из-за тебя я уже нанес вред себе». Находящийся рядом с ними другой копти услышал это и донес правителю, сказав: «Это он убил пекаря». Тогда Фараон повелел казнить Пророка Мусу (мир ему).

Ученый Фахри Рази говорит, что копти, которого убил Пророк Муса (мир ему), был идолопоклонником. К тому же, Муса (мир ему) сделал это непреднамеренно. Поэтому Пророка Мусу (мир ему) нельзя было казнить по их законам.

Когда о приказе Фараона узнал его двоюродный брат, который был верующим, он немедля известил Мусу (мир ему), чтобы тот как можно скорее покинул город. О том, что произошло после убийства копти, рассказывается в Коране:

فَأَصْبَحَ فِي الْمَدِينَةِ خَائِفاً يَتَرَقَّبُ فَإِذَا الَّذِي اسْتَنصَرَهُ بِالْأَمْسِ يَسْتَصْرِ حُهُ قَالَ لَهُ مُوسَى إِنَّكَ لَغُوِيٌّ مُبِينٌ فَلَمَّا أَنْ أَرَادَ أَنْ يَبْطِشَ بِالَّذِي هُوَ عَدُو ٌ لَهُمَا قَالَ يَا مُوسَى إِنَّا يَدُ أَنْ تَقْتُلَنِي كَمَا قَتَلْتَ مُوسَى إِنْ تُرِيدُ إِلاَّ أَنْ تَقْتُلَنِي كَمَا قَتَلْتَ نَفْساً بِالْأَمْسِ إِنْ تُرِيدُ إِلاَّ أَنْ تَكُونَ جَبَّاراً فِي الْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ وَكَا وَرَجُلٌ مِنْ أَقْصَى الْمَدِينَةِ يَسْعَى قَالَ يَا مُوسَى إِنَّ أَنْ تَكُونَ مِنَ النَّاصِحِينَ فَحَرَجَ مِنْهَا خَائِفاً الْمَلَا يَا مُوسَى إِنَّ يَكُونَ مِنَ النَّاصِحِينَ فَحَرَجَ مِنْهَا خَائِفاً الْمَلَا يَعْمُونَ بَكَ لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجْ إِنِّي لَكَ مِنَ النَّاصِحِينَ فَحَرَجَ مِنْهَا خَائِفاً يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبِّ نَجِينِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبِّ نَجِينِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ

«На другой день утром он вышел в город, с опаской оглядываясь (по сторонам), как вдруг тот, кто попросил у него помощи накануне, вновь воззвал о подмоге. Но Муса, только ответил: «Ты явно сошел с пути истины».

И когда (Myca) захотел схватить их общего врага, тот сказал: «О Myca! Неужели ты хочешь убить меня, как убил человека вчера? Воистину, ты хочешь только бесчинствовать на земле, а не хочешь быть в числе тех, кто творит благое дело». Тут прибежал муж с окраины города и воскликнул: «О Myca! Знатные люди договариваются о том, чтобы убить тебя. И я советую тебе уходить из города. Поверь мне, я из желающих добра тебе».

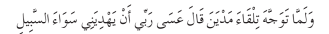
Муса покинул (город), оглядываясь с опаской, взывая (к Аллаху): «Господи! Спаси меня от общества угнетателей» (28 Сура «Аль-Касас», 18-21).

Поэтому человеку, поступающему в соответствии с предписаниями религии, прежде чем сделать что-либо, необходимо вначале посоветоваться, затем принять решение, после чего строго выполнять его, уповая на Всевышнего Аллаха.

# Переселение в Мадъян

Предупрежденный Муса (мир ему) тотчас же, не теряя времени, направился в Мадъян, где жил Пророк Шуайб (мир ему). Он не знал дороги туда, потому что никогда не покидал своего города, и даже не взял с собой никакой еды, но Всевышний Аллах послал ангела Джабраиля (мир ему), который указывал ему путь. Расстояние от Египта до Мадъяна составляло восемь дней пешего пути. Сказано в Коране:





«Когда (Myca) двинулся в сторону Мадъяна, он сказал: «Быть может, Господь мой выведет меня на верный путь» (28 Сура «Аль-Касас», 22).

По одной из передач, Пророку Мусе (мир ему) жители Мадъяна приходились родственниками, т. к. они принадлежали к роду Пророка Ибрахима (мир ему). Есть также сведения, что свое название Мадъян получил от имени одного из сыновей Ибрахима и этот город не был подвластен Фараону.

В Мадъяне Муса (мир ему) увидел колодец, возле которого мужчины поили свой скот, а рядом в стороне сидели две девушки, дочери Пророка Шуайба (мир ему). Муса спросил у них: «Чего вы ждете? Почему не поите своих животных?» Они ответили: «Пока все пастухи не разойдутся, мы не можем подступиться к колодцу». Муса (мир ему) спросил: «Вам некому помочь?» Девушки подтвердили: «Наш отец очень стар и болен, поэтому мы сами поим животных, но не хотим находиться в толпе мужчин. И часто бывает так, что когда мужчины напоят свой скот, для наших животных уже не остается воды». Эта история описывается в Коране:

«Когда, наконец, (Муса) прибыл к колодцу в Мадъяне, он обнаружил там людей, которые поили (скот). Неподалеку от них он увидел двух женщин, которые отогнали в сторону (овец). Он спросил: «У вас все в порядке?» Они ответили: «Мы подождем, пока пастухи не отойдут (от колодца), а потом напоим (наших овец). Отец-то у нас очень старый, (и нам приходится все делать самим)» (28 Сура «Аль-Касас», 23).

Женщины, о которых говорится в аяте, это дочери Пророка Шуайба — Сафура и Суфейра.



Несмотря на то, что Муса (мир ему) находился в пути восемь дней и испытывал сильный голод, он, превозмогая усталость, помог девушкам напоить скот. Они поблагодарили его и поспешили домой.

Поскольку довольно давно Пророк Муса (мир ему) не отведывал пищу, он обратился к Всевышнему Аллаху с просьбой о ниспослании ему пропитания. Об этом рассказывается в Коране:

«(Муса) напоил (овец) за них, потом отошел в тень и сказал: «Господи! Воистину, я нуждаюсь в любом благе, которое Ты ниспошлешь мне» (28 Сура «Аль-Касас», 24).

Пророк Муса (мир ему) привык жить в изобилии во дворце Фараона, поэтому муфассиры толковали данный аят следующим образом: «Муса сказал: «Я нуждаюсь в Твоей помощи для того, чтобы достойно пройти испытание бедностью и наилучшим образом исполнить обязанности пророчества».

Когда дочери Пророка Шуайба вернулись домой, он удивился, почему они пришли так необычно рано, и дочери объяснили отцу, что им помог очень богобоязненный человек, равного которому они не видели в этих краях.

# Приглашение Мусы (мир ему) к Пророку Шуайбу (мир ему)

Шуайб (мир ему) пригласил Мусу (мир ему) к себе и поинтересовался, кто он и откуда. Гость ответил: «Я — Муса, сын Имрана из рода Пророка Якуба (мир ему)». И затем рассказал все, что с ним произошло. На что Пророк Шуайб (мир ему) сказал:



«Не бойся, власть Фараона не распространяется на эти земли». Сказано в Коране:

«Вскоре одна из двух (дев) подошла к нему тихой поступью и сказала: «Мой отец зовет тебя, чтобы уплатить за то, что ты напо-ил (наших овец)». Когда (Муса) пришел к отцу (Шуайбу) и поведал ему свою историю, тот молвил: «Не бойся. Ты спасся от нечестивцев» (28 Сура «Аль-Касас», 25).

Шуайб (мир ему) предложил Мусе (мир ему) угощение, но несмотря на сильный голод, тот не спешил принимать его. Тогда Шуайб (мир ему) спросил о причине его сомнения, и Муса (мир ему) объяснил: «Наш род не променяет хорошие деяния для Ахирата даже на все дары Дунья. Я помог вашим дочерям не ради пищи, а ради Аллаха». Шуайб (мир ему) остался доволен таким ответом и сказал: «Эта пища — не плата за твое деяние, а угощение для гостя».

После того как Муса (мир ему) утолил свой голод и расположился в доме Шуайба (мир ему) для отдыха, Сафура обратилась к отцу с предложением нанять Мусу на работу.

Сказано в Коране:

«Одна из дочерей сказала: «Отец мой! Найми его: он — лучше других, кого бы ты ни нанял. Он — сильный и достойный доверия» (28 Сура «Аль-Касас», 26).



И добавила: «Это высоконравственный человек. Он ни разу не взглянул на наши лица и всю дорогу держался поодаль от нас».

Для человека, берущегося за какую либо работу, очень важно обладать способностями и умением, чтобы выполнить поставленные задачи и оправдать оказанное ему доверие.

В книге «Араис и Меджалис» приводится хадис: «Очень проницательными были две женщины. И обе они проявили свою проницательность по отношению к Пророку Мусе (мир ему). Одна из них — жена Фараона, Асия. Когда ей принесли в сундуке младенца Мусу, она сразу испытала к нему любовь и сказала Фараону: «Этот ребенок будет светом наших очей, не убивай его». Другая из них — дочь Шуайба, которая сказала своему отцу:

«О мой отец, найми его, чтобы он пас наших овец. Он лучше всех сможет справиться с этой работой. Он сильный и надежный».

Проницательность — дар Всевышнего Аллаха благочестивым рабам. Это духовное состояние, при котором человек становится более умным и чувствительным.

Однажды халиф Осман увидел некоего молодого человека, который незадолго до этого смотрел на харам<sup>17</sup> Осман сказал ему: «Сохрани свои глаза от харама». Молодой человек удивился: «О халиф, откуда Вы знаете об этом?». Осман ответил следующим хадисом:

«Бойтесь взгляда верующего: когда он смотрит, то светом Всевышнего Аллаха он видит многое» (Ат-Тирмизи).

Также однажды имам Абу Ханифа увидел человека, совершающего омовение, в стекающих каплях которого отражались его грехи. Он сказал: «Не делай грехов». Человек спросил: «Откуда Вы знаете об этом?». Имам ответил этим хадисом. Еще он



сказал, что лучше, чтобы капли воды при выполнении вуду не попадали на одежду, так как ими смыты грехи.

Матери правоверных Задиджа, Айша, Фатима, (да будет доволен ими Всевышний Аллах), были проницательными женщинами. Мать правоверных Хадиджа все свое богатство и жизнь отдала за Пророка (да благословит его Аллах и приветствует) и удостоилась чести быть первой верующей уммы Пророка Мухаммада (да благословит его Аллах и приветствует). Айша очень быстро училась у Пророка (да благословит его Аллах и приветствует), и была примером его нравственности для других. А Фатима была очень богобоязненная и милостивая и отражала этим качества своего отца. Все эти женщины-мусульманки имеют много общих достоинств, а также отличаются своими особенными добродетелями.

Условие обретения проницательности для верующих — это употребление разрешенной пищи и постоянное самонаблюдение за чистотой своего сердца.

Васити (да будет доволен им Аллах) сказал: «Проницательность — это луч света, который источает сердце. То есть познание и приближение к Всевышнему Аллаху сердцем. Через это познание открывается многое тайное».

Мавляна в своей книге «Маснави» объясняет тайны познания следующим образом: разум очень успешно помогает нам в мирских делах, но его сути недостаточно, когда речь идет о познании тайного. Для этого возвышенного пути мы нуждаемся в средстве. Этим средством являются душа и любовь.

Абдуль-Халик Гюждювани был святым. Однажды во время беседы с учениками к нему пришел человек и попросил: «Объясните мне смысл этого (упомянутого выше) хадиса». Тогда шейх сказал: «Сними крест, который у тебя под одеждой, и прими Ислам». Этот человек действительно был христианином, и, пораженный проницательностью шейха, он понял истину и принял

<sup>18</sup> Матери правоверных — так почтительно называют жен Пророка Мухаммада (Хадиджа, Айша) и его дочерей (Фатима, Зайнаб и др.)



Ислам. После чего валий (святой) обратился к своим ученикам: «И также давайте очистим свое сердце от гордыни, зависти и скупости».

# Женитьба Пророка Мусы (мир ему) на Сафуре

Пророку Шуайбу (мир ему) очень понравился Пророк Муса (мир ему), он искал любую причину, чтобы оставить его возле себя, и предложил ему жениться на одной из своих дочерей. Пророк Муса (мир ему) ответил: «Как я могу жениться, ведь у меня ничего нет».

В качестве махра Пророк Шуайб (мир ему) предложил ему восемь лет пасти его овец. И предупредил: «Если будешь пасти десять лет, это будет еще лучше». Пророк Шуайб (мир ему) поставил перед собой цель: оставить Пророка Мусу в Мадъяне во что бы то ни стало. Об этом рассказывается в Коране:

«(Отец) сказал: «Воистину, я хочу сочетать тебя браком с одной из моих дочерей на условии, что ты наймешься ко мне на восемь лет. Если же ты останешься на десять лет, то это — как пожелаешь. Я не намерен предлагать тебе трудные условия, и ты убедишься, если на то будет воля Аллаха, что я — праведный человек» (28 Сура «Аль-Касас», 27);

«(Myca) ответил: «Будем считать, что это решено. Какой бы из этих сроков я ни отработал, пусть ко мне не будет притязаний. И пусть Аллах будет порукой нашему уговору» (28 Сура «Аль-Касас», 28).

\* \* \*

Действительно, Шуайб (мир ему) был очень богобоязненным человеком, он много плакал и дважды даже терял зрение. Сообщается, что Всевышний Аллах спросил у него: «Почему ты плачешь? Потому что хочешь Рая или боишься Ада?»

Шуайб (мир ему) ответил: «Я плачу не ради Рая и не из боязни Ада, а из за желания встречи с Тобой».

\* \*

Когда согласие было достигнуто, Пророк Муса (мир ему) женился на Сафуре и стал пасти овец.

Воздействовать на сердца людей — весьма сложное дело. Самое трудное — убедить людей в своей правоте и донести до них Истину. Поэтому Всевышний Аллах подготавливал Своих избранных рабов к исполнению пророческих обязанностей.

Муса (мир ему) работал восемь лет, и по истечении этого срока Пророк Шуайб (мир ему) подарил Пророку Мусе и дочери Сафуре всех баранов. После этого Пророк Муса (мир ему) остался работать еще на два года. В течение этого времени приплод в стаде увеличился вдвое. Пророк Шуайб (мир ему) сказал об этом: «Это Милость Аллаха семье Мусы».

# Посох Пророка Мусы (мир ему)

Пророк Муса (мир ему) всегда носил с собой посох, конец которого был очень острым — Пророк Муса защищал им свое стадо от волков, а когда хотел напоить овец, втыкал его в землю, и по Воле Всевышнего Аллаха из этого места текла вода. Поэтому напоить стадо для Пророка Мусы не составляло никакого труда.

Есть разные передачи о происхождении этого посоха. По одной версии, он передавался от Пророка Адама до Пророка Шуй-

ба (мир им), а когда Пророк Муса (мир ему) стал пастухом, Пророк Шуайб (мир ему) передал посох ему.

В местности, где Муса (мир ему) пас свой скот, было много хищников. Поэтому он никогда не расставался со своим посохом, от которого для него было много пользы.

# Возвращение в Египет. Долина Тува

Когда оговоренный срок пребывания Пророка Мусы у Пророка Шуайба (мир им) истек, он попросил разрешения вернуться в Египет — он хотел вызволить своего брата Харуна и всех соплеменников из под гнета Фараона. Взяв подаренных тестем овец, он вместе с женой, которая была беременна, холодной зимней ночью вышел в путь. Было темно. Вдруг начался сильный дождь, и путники решили остановиться на ночлег в пещере горы Синай, расположенной в священной долине Тува. Этой промозглой, ненастной ночью они очень нуждались в тепле и свете. Пророк Муса (мир ему) хотел разжечь костер, но не смог добыть огонь. И вдруг он увидел вдалеке свет и сказал жене: «Я пойду за огнем, а ты подожди меня здесь». Этот увиденный Мусой свет был знаком, подготавливающим его к пророчеству. Об этом говорится в Коране:

«Когда Муса отработал свой срок и двинулся в путь со своей семьей, он увидел огонь на склоне горы (Синай). Он сказал своим родным: «Подождите здесь: я увидел огонь. Возможно, мне удастся разузнать что-нибудь о нем или принести вам горящую головню, чтобы вы немного обогрелись»



# وَهَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ مُوسَى إِذْ رَأَى نَاراً فَقَالَ لِأَهْلِهِ امْكُثُوا إِنِّي آنَسْتُ نَاراً لَعَلِّي آتِيكُمْ مِنْهَا بِقَبَسِ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدًى

«(О мой Пророк) слышал ли ты рассказ о Мусе? Вот он увидел огонь (вдали) и сказал своей семье: «Подождите здесь, ибо я увидел огонь. Быть может, я принесу вам факел или же найду дорогу (и проведу всех) к огню» (20 Сура «Та ха», 9-10).

Муса направился к источнику света и, как только достиг этого места, увидел, что сияние исходит от зеленого дерева. Об этом сказано в Коране:

«Когда он дошел туда, ему было сказано: «О Myca! Воистину, Я — Аллах, Господь (обитателей) миров» (28 Сура «Аль-Касас», 30);

فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِي يَا مُوسَى إِنِّي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ
إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوًى وَأَنَا اخْتَرْتُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى إِنَّنِي
إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوًى وَأَنَا اخْتَرْتُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى إِنَّا اللهُ لَا إِلَهُ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقِم الصَّلاةَ لِذِكْرِي إِنَّ السَّاعَةَ ءَاتِيَةٌ أَكَادُ أُخْفِيهَا لَالله لَا يَصُدَّنَكَ عَنْهَا لِتُحْزَى كُلُّ نَفْسَ بِمَا تَسْعَى فَلاَ يَصُدَّنَكَ عَنْهَا مَنْ لا يُؤْمِنُ بِهَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ فَتَرْدَى

«Когда он подошел туда, ему было сказано: «О Myca! Воистину, Я — твой Господь. Немедленно сними свои сандалии, ибо ты находишься в священной долине Тува.

Я избрал тебя, прислушайся же к тому, что дается тебе в виде откровения. Воистину, Я — Аллах, нет бога, кроме



Меня! Так поклоняйся же Мне и верши молитву, чтобы помнить обо Мне. Воистину, (Судный) час непременно настанет, но Мне угодно скрыть (время) его наступления, чтобы воздать каждому человеку по заслугам его.

Пусть не заставляет тебя (Myca) забыть о Судном часе тот, кто не верует в его (наступление) и предается своим страстям, а не то ты погибнешь» (20 Сура «Та ха», 11-16).

Муфассиры толкуют этот текст Корана следующим образом:

Он дошел до этого сияющего места и услышал Речь Всевышнего Аллаха. Было сказано: «Всевышний Аллах — твой Господь — выбрал тебя», и последовал приказ Мусе: «Сними свои сандалии».

Абдуль Карим Кушейри в книге «Латаифуль Ишарат» и Исмаиль Хаккы Бурсави в книге «Рухуль Баян» разъясняют, что упомянутая пара сандалий символизирует Дунью и Ахират, то есть Мусе было повелено: освободи свое сердце от всяких забот, касающихся этого мира и Судного дня, оставь все ради Истинного и старайся раствориться в Его познании.

Разум человека ограничен, он не в состоянии полностью понять Величие и Божественные тайны Всевышнего Аллаха. Поэтому, в конце концов, разум признает свое бессилие и покорно смиряется перед Творцом всего сущего.

Мавляна Джалялетдин Руми показывает ограниченность человеческого разума на следующем примере. Больной человек разумом понимает необходимость того, что ему следует обратиться за помощью к врачу. Но на пороге врачебного кабинета возможности разума больного заканчиваются, и человек должен целиком положиться на рекомендации доктора. В этом заключается успех лечения. Таким же образом, в какой мере верующий проявит смирение и покорность Своему Господу, настолько он познает Его.



\* \* \*

Ученые видят также и другой смысл слов, сказанных в 12-ом аяте Суры «Та ха». «Сними свои сандалии» означает: отрекись от своей сущности и устремлений нафса.

\* \* \*

Всевышний Аллах приказал Пророку Мусе (мир ему) в долине Тува снять сандалии, так как это была священная местность, и по ней, проявляя хорошую нравственность и скромность, следовало ходить без обуви. Хазрат Мавляна сказал: «Я спросил у своего разума, что такое вера. Мой разум шепнул моему сердцу: «Вера — это нравственность».

Также приказ снять обувь был отдан для того, чтобы ноги Пророка Мусы (мир ему), коснувшись священной земли, получили благословение, и это послужило причиной повышения степени Пророка.

Но поразительно то, что нашему Пророку Мухаммаду (да благословит его Аллах и приветствует), во время Мираджа было сказано: «О мой любимый! Ходи по Аль-Аршу в обуви, чтобы он получил благословение от пыли с твоих ног, и пусть свет Аль-Арша получит благо от прикосновения к тебе». (Рухуль Баян 5/370).

# Два великих чуда, дарованных вместе с пророчеством

После приказа снять сандалии, Всевышний Аллах спросил у Мусы (мир ему): «Что у тебя в руках?». Он ответил, что это — посох, на который он опирается. И тогда Всевышний Аллах приказал бросить его на землю, и, когда Муса (мир ему) исполнил повеленное, посох превратился в змею. Это было чудом, дарованным Всевышним Аллахом. После этого Муса (мир ему) получил пророчество. Когда Муса (мир ему) увидел змею, он испугался, но Всевышний Аллах успокоил его: «Не бойся, ты из числа защищенных».

Сказано в Коране:



# وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَآهَا تَهْتَزُّ كَأَنَّهَا جَانٌّ وَلَّى مُدْبِراً وَلَمْ يُعَقِّبْ يَا مُوسَى أَقْبِلْ وَلَا تَحَفْ إِنَّكَ مِنَ الْآمِنِينَ

«Брось твой посох!» (Он бросил) и вдруг увидел, что посох извивается, словно змея. И он пустился прочь без оглядки. (Снова раздался глас): «О Муса! Подойди и не бойся, ибо ты из тех, кто в безопасности» (28 Сура «Аль-Касас», 31).

Великий ученый Абдуль-Кадир Гейляни писал: «Когда Аллах сказал Мусе (мир ему) «не бойся», имелось в виду не бояться Фараона. И Аллах дал его сердцу смелость и широту.

Когда Пророк Муса (мир ему) сказал, что опирается на посох, ему было повелено бросить его, и тем самым во всем полагаться только на Всевышнего Аллаха.

Когда Пророк Муса (мир ему) бросил посох и он превратился в змею, эта змея как бы символизировала нафс, дурные свойства человека. Муса (мир ему) испугался увиденного, и Аллах очистил его от этих качеств».

Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) сказал: «Ученые из моей уммы, как Пророки Бени Исраиля». В этом хадисе выражение «как Пророки Бени Исраиля» показывает высокую степень ученых из уммы Пророка Мухаммада (да благословит его Аллах и приветствует).

Известный авлия шейх Абуль-Хасан Шазали рассказывал: «Мне приснился сон. Я увидел, что на троне сидит наш Пророк, внизу возле него сидят все Пророки. А около них ученые богословы. Я тоже смотрел на них и слушал их речи. И в один прекрасный момент Пророк Муса (мир ему) спросил: «О Расулуллах, ты сказал, что ученые твоей уммы, как Пророки Бени Исраиля. Покажи когонибудь из них». И Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) показал имама Аль-Газали. Пророк Муса (мир ему) задал один вопрос имаму Аль-Газали, и на один вопрос имам дал десять ответов. Пророк Муса (мир ему) возразил: «Вопрос один, а ты даешь десять ответов». Имам Аль-Газали ответил: «Ты тоже так

поступал, когда Всевышний Аллах спросил тебя: «О Муса, что это у тебя в правой руке?»

«На этот вопрос был только один ответ: "Это мой посох», а ты дал несколько ответов"».

Имам Шазали продолжил свой рассказ: «В тот момент, когда я размышлял о величии Пророка Мухаммада (да благословит его Аллах и приветствует), о том, что он восседает на троне, а другие Пророки сидят на земле подле него, меня разбудил толчок в тело. Это был рабочий мечети Аль-Акса, в которой я спал. Он сказал: «Проснись и никогда не удивляйся величию нашего Пророка (да благословит его Аллах и приветствует)». Услышав это, я потерял сознание, а когда очнулся, коллективный намаз уже был завершен. Стал искать этого человека, но так и не смог найти». (Передал имам Рагиб аль-Исфахани в книге «Аль Мухадарат»)

Затем Всевышний Аллах даровал Пророку Мусе (мир ему) второе чудо и приказал ему положить руку за пазуху. Он повиновался, а когда вынул руку, то увидел, что она сияет как солнце. Муса был поражен ярким светом, и ему было сказано: «Если сияние твоей руки испугает тебя и других, то спрячь ее обратно за пазуху, и она примет прежний вид». В Коране об этом говорится так:

«Сунь свою руку за пазуху, и она окажется (совершенно) белой, без пятен. Вот тебе другой знак (твоего пророческого сана). «(Мы сотворили это), чтобы явить тебе кое-что из Наших величайших знамений» (20 Сура «Та ха», 22 23);

## ٱسْلُكْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجْ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوءِ وَاضْمُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ مِنَ الرَّهْبِ فَذَانِكَ بُرْهَانَانِ مِنْ رَبِّكَ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً فَاسِقِينَ

«Сунь свою руку за пазуху, и, когда вынешь, она будет белой, без пятен. (А теперь) скрести руки на груди без страха. Оба эти (действия) — доказательства (твоей пророческой миссии) от твоего Господа для Фараона и его приближенных. Воистину, они — грешные люди» (28 Сура «Аль-Касас», 32).

Таким образом, Всевышний Аллах даровал Мусе (мир ему) два больших чуда и наделил его пророческой миссией, чтобы он призывал людей к религии Всевышнего Аллаха. Господь Всевышний приказал Пророку Мусе (мир ему) в первую очередь отправиться к Фараону:

«(А теперь) **ступай к Фараону, ибо он вершит беззакония»** (20 Сура «Та ха», 24);

«(Myca) сказал: «Господи! Ведь я убил человека их племени, и я боюсь, что они убьют меня» (28 Сура «Аль-Касас», 33).

И он попросил у Всевышнего: «О Аллах, дай мне в помощники моего брата Харуна».

وَأَخِي هَارُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِّي لِسَاناً فَأَرْسِلْهُ مَعِيَ رِدْءاً يُصَدِّقُنِي إِنِّي أَخَافُ أَنْ يُكَذَّبُونِ قَالَ سَنَشُدُّ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَاناً فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا بآيَاتِنَا أَنْتُمَا وَمَنِ اتَّبَعَكُمَا الْغَالِبُونَ



«К тому же мой брат Харун более красноречив, чем я. Пошли же его со мною соратником, чтобы он подтвердил мое (назначение). Я боюсь, что они обвинят меня во лжи».

«(Аллах) сказал: «Мы укрепим твою десницу твоим братом, и Мы даруем вам победу, и они не смогут причинить вам вреда благодаря Нашим знамениям. Вы оба и те, кто последует за вами, одержите верх» (28 Сура «Аль-Касас», 34 35).

Повинуясь приказу своего Господа, Пророк Муса (мир ему) отправился в Египет, размышляя о том, что Фараон располагает большим войском. И ему было ниспослано откровение: «Вы двое из Моего войска, две большие армии, и вы не будете слабыми и пораженными».

Пророк Муса (мир ему), получив от Всевышнего Аллаха столь высокие обязанности, обратился к Нему с просьбой:

قَالَ رَبِّ اشْرَحْ لِي صَدْرِي وَيَسِّرْ لِي أَمْرِي وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِنْ لِّسَانِي يَفْقَهُوا قَوْلِي وَاجْعَلْ لِي وَزِيراً مِنْ أَهْلِي هَارُونَ أَجِي اشْدُدْ بِهِ أَزْرِي وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي كَيْ نُسَبِّحَكَ كَثِيراً وَنَذْكُرَكَ كَثِيراً إِنَّكَ كُنْتَ بِنَا بَصِيراً قَالَ قَدْ أُوتِيتَ سُؤْلَكَ يَا مُوسَى

«О Господь! Открой мое сердце, облегчи то, что я выполняю, сними узлы с моего языка, чтобы меня понимали. Назначь также мне помощника из моей семьи, брата моего Харуна. Умножь благодаря ему силу мою и дай ему долю в деле моем, чтобы мы славили Тебя многократно и поминали Тебя беспрерывно, ибо Ты ясно видишь (все), что (мы представляем собой)» (20 Сура «Та ха», 25-36).

Всевышний Аллах напомнил Myce (мир ему) о Своих дарах и о том, что он находится под Божественной защитой.



وَلَقَدْ مَنَنَّا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخْرَى إِذْ أَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّكَ مَا يُوحَى أَنِ اقْذِفِيهِ فِي الْيَمِّ فَالْيُلْقِهِ الْيَمُّ بِالسَّاحِلِ يَا عُدُهُ عَدُو لِي وَعَدُو لَهُ وَ ٱلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِنِّي وَلِتُصْنَعَ عَلَى يَا خُدُهُ عَدُو لِي وَعَدُو لَهُ وَ ٱلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِنِّي وَلَتُصْنَعَ عَلَى عَيْنِي إِذْ تَمْشِي أُخْتُكَ فَتَقُولُ هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَى مَنْ يَكْفُلُهُ فَرَجَعْنَاكَ إِلَى أُمِّكَ عَلَى مَنْ يَكْفُلُهُ فَرَجَعْنَاكَ إِلَى أُمِّكَ عَيْنِي إِذْ تَمْشِي أُخْتُكَ فَتَقُولُ هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَى مَنْ يَكْفُلُهُ وَفَتَنَّاكَ فَتُوناً فَلَبِثْتَ كَيْ تَقَرَّ عَلَى عَنْ الْغَمِّ وَفَتَنَّاكَ فَتُوناً فَلَبِثْتَ كَيْ تَقَرَيا مُوسَى وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي إِذْهَبْ سِينِنَ فِي أَهْلِ مَدْيَنَ ثُمَّ جِعْتَ عَلَى قَدَرِيَا مُوسَى وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي إِذْهَبْ سِينِ فِي أَهْلِ مَدْيَنَ ثُمَّ جِعْتَ عَلَى قَدَرِيَا مُوسَى وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي إِذْهَبْ إِلَى فِرْعُونَ إِنَّهُ طَعَى قَدَرِيَا مُوسَى وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي إِذْهَبْ أَنْتَ وَأَخُوكَ بِآيَاتِي وَلَا تَنِيَا فِي ذِكْرِي اذْهَبَا إِلَى فِرْعُونَ إِنَّهُ طَعَى فَيْهِ فَرَى إِنَّهُ طَعَى فَي إِنَّهُ طَعَى فَي ذَكْرِي اذْهَبَا إِلَى فِرْعُونَ إِنَّهُ طَعَى

«Мы и прежде явили благоволение к тебе, когда внушили твоей матери откровение: «Положи его (т. е. сына) в ковчег и пусти ковчег по реке, а она выбросит его на берег. Его подберет Мой враг и его враг». Я осенил тебя, (Мусу), Своим расположением, чтобы тебя взрастили под Моим присмотром. Приходит твоя сестра (к семье Фараона) и говорит: «Может быть, указать вам того, кто будет ухаживать за ним?» Таким образом, Мы вернули тебя к твоей матери, чтобы радовались взоры ее, чтобы она не горевала.

(Потом) ты убил человека, и Мы спасли тебя от скорби и подвергли тебя сильному испытанию.

Ты пробыл многие годы среди жителей Мадъяна, а теперь ты вернулся в (указанный Мною) срок, о Муса,

(так как) Я избрал тебя для Себя. Ступайте же вместе с братом с Моими знамениями и не забывайте Меня. Идите оба к Фараону, ибо он совершил беззаконие» (20 Сура «Та ха», 37-43).

Всевышний Аллах приказал вспомнить о Себе, то есть повелел восхвалять Его Пророкам Мусе и Харуну (мир им). Если



такой приказ был дан Посланникам Аллаха, то насколько важен этот Божественный приказ для обычных людей! Воспитание сердца важно для каждого верующего. Потому что центром веры и восхваления Всевышнего Аллаха является сердце. Настоящее поклонение начинается только после укрепления зикра в сердце человека. Сказано в Коране:

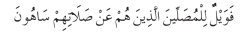
«Те, которые уверовали и сердца которых нашли утешение в поминании Аллаха. А разве не в поминании Аллаха находят утешение сердца?» (13 Сура «Рад», 28).

В 28 аяте Суры «Ан-Ниса» Всевышний говорит, что человек создан слабым, подверженным прихотям своей плоти. Но когда религиозные чувства возвышаются в сердце человека, тогда ограничиваются желания нафса.

Религия Ислам призывает человека обращать больше внимания не на внешнюю сторону, а на внутреннюю, духовную жизнь. Человек — самое совершенное создание Всевышнего Аллаха, и, чтобы быть достойным этого звания, он должен расти духовно. Без этого невозможно быть чувствительным, богобоязненным верующим.

Всевышний Аллах не хочет, чтобы наше поклонение Ему было формальным, Он хочет, чтобы в поклонении участвовало наше сердце, как сказано в Коране:

«Воистину, блаженны верующие, которые смиренны при (совершении) молитв». (23 Сура «Аль-Муминун», 1-2)



«В ином случае, Всевышний Аллах не любит намазы, которые совершаются неискренне». (107 Сура «Маун», 4 -5).

Всевышний Аллах говорит человеку, который не возвышает свою душу через зикр.

«Разве тот, чью грудь Он раскрыл для [приятия] ислама, который озарен светом от Господа своего, (равен тому, чье сердце запечатано)? Горе тем, чьи сердца черствы к назиданиям Аллаха! Они — в явном заблуждении». (39 Сура «Аз-Зумар», 22)

Потому что невозможно познать Всевышнего Аллаха сердцем, почерневшим от грехов. Чтобы защитить сердце от бед нафса, верующему обязательно нужно совершать зикр.

Всевышний раскрывает беды, которые приносит человеку неукрощенный, невоспитанный нафс.

На берегу Нила Пророк Муса встретил Пророка Харуна (мир им) и они обнялись. Пророк Муса (мир ему) сказал брату: «Пойдем вместе к Фараону, так как Аллах Всевышний поручил это нам обоим».

«Они ответили: «Господи наш! Воистину, мы боимся, что он поспешит обидеть нас и будет притеснять».

(Аллах) **сказал: «Не бойтесь, ибо Я— на вашей стороне,** (все) **слышу и вижу»** (20 Сура «Та ха», 45 46);



«Идите вдвоем к Фараону и скажите: «Воистину, мы — посланники Господа миров. Так отпусти с нами сынов Исра-иля» (26 Сура «Аш-Шуара», 16-17).

Но Всевышний Аллах дал наказ во время призыва обратить внимание на следующее:

«Говорите с ним мягко; быть может, он одумается или устрашится (Господа)» (20 Сура «Та ха», 44).

Всевышний Аллах конечно знал, что Фараон не уверует. Но несмотря на это, Всевышний Аллах приказывает Пророку Мусе (мир ему) говорить с Фараоном мягко. Этот приказ касается всех мусульман, которые призывают людей к религии Единобожия: «Амр биль маруф и нахъи аниль-мункар» — призывать к одобряемому и запрещать порицаемое религией. В Коране сказано:

«Призывай на путь Господа с мудростью и добрым увещанием...» (16 Сура «Ан-Нахл», 125).

Поэтому Всевышний Аллах восхваляет в Священном Писании распространение религии Пророком Мухаммадом (да благословит его Аллах и приветствует), которое отличается особенным состраданием, милосердием, терпением по отношению к людям (3 Сура «Али Имран»,159).

### Глупый Фараон

Когда Пророк Муса с Пророком Харуном (мир им) по приказу Всевышнего Аллаха пришли к Фараону, тот спросил Пророка Мусу (мир ему): «Ты кто?». Муса ответил: «Я — Посланник Господа миров». Фараон очень удивился этим словам и начал попрекать Пророка Мусу оказанным ему некогда добром: «Ты вырос в моем дворце, затем убил моего подданного, как же ты можешь являться ко мне с таким призывом?».

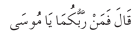
«(Как глупому фараону поведали о повелении Аллаха, он) ответил: «Разве мы не растили тебя в своем доме с младенческих лет? И разве ты не провел с нами годы жизни?

Разве ты не сделал того, что сделал? Ты — неблагодарный человек» (26 Сура «Аш-Шуара», 18-19).

Пророк Муса ответил: «Я не убил умышленно копти».

«(Муса) ответил: «Я совершил то (преступление) по неведению. И я бежал от вас, когда мне стало боязно. А Господь мой даровал мне знание (различать добро от зла) и возвел меня в число посланников. И ты ожидаешь от меня (благодарности) за оказанную милость, в то время как ты обратил в рабов сынов Исраиля?» (26 Сура «Аш-Шуара», 20-22).

Затем Пророк Муса (мир ему) продолжил: «Разлучив меня со своей семьей, ты стал угнетателем. Но Милостивейший Аллах дал мне знания и избрал меня Пророком».





«(Фараон) спросил: «Кто же ваш Господь, о Муса?» (20 Сура «Та ха», 49);

«Он ответил: «Наш Господь — Тот, кто сотворил все сущее, а потом указал ему прямой путь» (20 Сура «Та ха», 50);

«Фараон спросил: «Кто же Господь обитателей миров?» (26 Сура «Аш-Шуара», 23);

«(Myca) ответил: «Господь небес и земли и того, что между ними...» (26 Сура «Аш-Шуара», 24);

«(Фараон) сказал тем, кто был около него: «Слышите ли вы?» (Муса) продолжал: «Ваш Господь и Господь ваших праотцов». (Фараон) сказал: «Воистину, (этот) посланник, который (якобы) послан к вам, — (полный) безумец». (Муса) сказал: «(Он) — Господь востока и запада и того, что между ними, если только вы разумеете» (26 Сура «Аш-Шуара», 25-28);

## 

«(Фараон) спросил: «А как быть с умершими поколениями?» (Муса) ответил: «Об этом ведает мой Господь, и это записано в Писании. Мой Господь не ошибается (ни в чем) и не забывает (ничего). (Он) — Тот, который сделал землю для вас и проложил для вас по ней дороги, низвел с неба (дождевую) воду...» (20 Сура «Та ха», 51-53).

Разозлившись, Фараон пригрозил Мусе и Харуну (мир им) тюрьмой, в которой они подвергнутся страшным и мучительным наказаниям.

«(Фараон) сказал: «Если ты будешь поклоняться иному богу, кроме меня, то я заключу тебя в темницу». (Муса) ответил: «А если я сотворю перед тобой что-либо явное?» (Фараон) сказал: «Так яви же его, если ты говоришь правду». (Муса) бросил свой посох, и тот на глазах превратился в змею» (26 Сура «Аш-Шуара», 29-32).

Фараон в испуге закричал: «Я умоляю тебя. Держи ее! И я освобожу всех твоих соплеменников». Пророк Муса (мир ему) взял свой посох в руки, и он вернулся в прежнее состояние. Затем Фараон, опомнившись, спросил: «Что еще ты можешь показать?». Муса (мир ему) вынул свою руку из за пазухи, и она осветила все вокруг. Об этом сказано в Коране:



«Он обнажил свою руку, и она стала белой для смотрящих» (26 Сура «Аш-Шуара», 33).

Фараон снова очень сильно испугался. После этих чудес он был так поражен, что уже готов был принять Истинную религию, но стоящий рядом язычник Хаман сказал: «Ты сам — бог. Тебе не стоит служить другому. Тебя все знают как бога. Не опускайся же до положения раба. Мы найдем какой-нибудь выход из этого положения».

Тогда Фараон собрал советников и спросил их мнение. Об этом сказано в Коране:

«Фараон сказал приближенным, стоявшим возле него: «Воистину, он — искусный чародей. Он хочет увести вас из вашей страны своим колдовством. Что же вы посоветуете?» (26 Сура «Аш-Шуара», 34, 35).

## Состязание между чудом и магией

Чудеса, которые показывал Пророк Муса (мир ему), задели гордость Фараона. Несмотря на то, что он по всякому поводу внушал всем, что он божество, сам же был вынужден получать советы от знающих людей.

Аллах Всевышний говорит:

وَلَقَدْ أَرْيْنَاهُ آيَاتِنَا كُلَّهَا فَكَذَّبَ وَأَبَى قَالَ أَجِئْتَنَا لِتُخْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ يَا مُوسَى فَلَنَاتِيَنَّكَ بِسِحْرٍ مِثْلِهِ فَاجْعَلْ بَيْنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِداً لاَّ نُخْلِفُهُ نَحْنُ وَلَا أَنتَ مُؤَى فَلَنَاتِيَنَّكَ بِسِحْرٍ مِثْلِهِ فَاجْعَلْ بَيْنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِداً لاَّ نُخْلِفُهُ نَحْنُ وَلَا أَنتَ مَكَاناً شُوًى

«Мы явили ему (т. е. Фараону) все Наши знамения, но он отверг и не признал их, сказал: «О Муса! Неужели ты явился к нам, чтобы изгнать нас из нашей земли своим колдовством? Но мы непременно явим тебе подобное же колдовство. Назначь же срок (для состязания) в подходящем месте, и никто из нас не должен нарушить его» (20 Сура «Та ха», 56-58);

(Myca) ответил: «Срок для вас — День украшения», но пусть люди соберутся утром». Фараон вернулся (к себе) и собрал (всех тех, кто занимался) кознями. Потом он отправился (к условлен ному месту)» (20 Сура «Та ха», 59-60);

«Чародеев собрали в назначенный день, и людям сказали: «Все ли вы здесь?» (26 Сура «Аш-Шуара», 38-39).

В этот день собрался весь народ, и все с нетерпением ожидали, что произойдет («Аш-Шуара», 40 42). Фараон спросил у магов: «А вы сумеете победить Мусу?». На что главный колдун ответил: «Мы находимся на самой вершине колдовского мастерства, лучше и сильнее нас в магии никого нет. Если с небес не снизойдет разрушающая сила, то мы его победим. Несомненно, мы очень сильные и крепкие». Пророк Муса (мир ему) предупредил колдунов:

«Горе вам! Не возводите на Аллаха напраслины, а не то Он погубит вас карой (Своей). Нет удачи тому, кто возводит напраслину» (20 Сура «Та ха», 61).

Чтобы поднять дух своих чародеев, Фараон хотел показать, что Муса (мир ему) тоже из числа колдунов.

«(Колдуны) стали спорить между собой о том, что предпринять, но говорили шепотом.

Они говорили: «Эти два мужа — чародеи. Они хотят изгнать вас из вашей страны колдовством и свести вас с похвального пути» (20 Сура «Та ха», 62 63).

На что Пророк Муса (мир ему) ответил:

«Так объедините же все свои колдовские чары и выступите единым строем, ибо сегодня удача будет тому, кто возьмет верх» (20 Сура «Та ха», 64).

Несмотря на все происходящее, колдуны относились к Пророку Мусе (мир ему) с уважением и почтением. В Священном Коране сказано:

قَالُوا يَا مُوسَى إِمَّا أَنْ تُلْقِيَ وَإِمَّا أَنْ نَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَى قَالُوا يَا مُوسَى إِمَّا أَنْ تُلْقِيَ وَإِمَّا أَنْ نَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَى قَالَ بَلْ أَلْقُوا فَإِذَا حِبَالُهُمْ وَعِصِيَّهُمْ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى

«(Потом) они вопросили: «О Муса! Ты ли первым бросишь (посох), или же нам бросить сначала?»

Он ответил: «Нет уж, бросайте вы». (Они бросили), и ему представилось, что их веревки и посохи благодаря колдовству пришли в движение» (20 Сура «Та ха», 65-66);

«Муса сказал чародеям: «Бросайте то, что вы намереваетесь бросить» (26 Сура «Аш-Шуара», 43);

«Они бросили свои веревки и посохи и воскликнули: «Во имя величия Фараона, воистину, мы одержим верх!» (26 Сура «Аш-Шуара», 44);

«И он почувствовал страх в сердце своем.

Но Мы внушили (ему): «Не бойся, ты (их) одолеешь.

Брось то, что держишь в правой руке: оно проглотит порождение их колдовских чар. А колдун не будет иметь успеха, где бы он ни был» (20 Сура «Та ха», 66-69).

Пророк Муса (мир ему) собрался с силами, и его внутренний испуг исчез.

«Когда же (чародеи) бросили (это), Муса, сказал: «То, что вы затеяли, всего навсего колдовство. И Аллах, воистину, уничтожит его. Ведь Аллах не признает деяний нечестивцев» (10 Сура «Юнус», 81).

Из этого аята видно, что вся магия, колдовство — это действия, запрещенные Всевышним Аллахом: обман, красивая фальшь, сеющие раздор между людьми.

«Тогда Муса, бросил свой посох, и тот проглотил все, что они наколдовали» (26 Сура «Аш-Шуара», 45);

«Тогда Мы внушили Мусе: «Брось свой посох!» И (брошенный посох превратился в змея и) стал заглатывать то, что сотворили (чародеи)» (7 Сура «Аль-Араф», 117).

#### Совершение земного поклона (саджда) колдунами

Колдуны перед Фараоном и народом Египта бросили на землю свои посохи и бечевки. Присутствующим показалось, что они превратились в змей и начали шевелиться. Но по Приказу Всевышнего Аллаха, когда Муса (мир ему) бросил свой посох, он превратился в дракона, который проглотил все эти вещи, орудия колдовства. Тогда колдуны поняли, что это дело не рук человеческих и не колдовство, а — муаджиза, Божественное Чудо. Если бы это было магией, то веревки и посохи остались бы лежать на земле в неизменном состоянии, но все, что они бросили, исчезло в один миг.

«И утвердилась истина, и тщетным оказалось то, что они творили» (7 Сура «Аль-Араф», 118).

Увидев чудо, колдуны совершили земной поклон. Об этом сказано в Коране:



# فَأُلْقِيَ السَّحَرَةُ سَاجِدِينَ قَالُوا آمَنَّا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ رَبِّ مُوسَى وَهَارُونَ قَالَ آمَنْتُمْ لَهُ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ الَّذِي عَلَّمَكُمُ السِّحْرَ فَلَسَوْفَ تَعْلَمُونَ الْأَقَطِّعَنَّ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ عَلَّمَكُمُ السِّحْرَ فَلَسَوْفَ تَعْلَمُونَ الْأَقَطِّعَنَّ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ عَلَمَكُمُ السِّحْرَ فَلَسَوْفَ تَعْلَمُونَ الْأَقَطِّعَنَّ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِنْ خِلَافٍ وَالْأُصَلِّبَنَّكُمْ أَجْمَعِينَ

«И чародеи пали ниц.

Они сказали: «Мы уверовали в Господа (обитателей) миров, Господа Мусы и Харуна».

(Фараон) спросил: «Так вы уверовали в Него, прежде чем я разрешил вам? Он (т. е. Муса), несомненно, — ваш предводитель, который обучил вас колдовству! Но скоро вы узнаете (последствия вашего своеволия): я велю четвертовать и распять вас всех!» (26 Сура «Аш-Шуара», 46-49);

«(Фараон) спросил: «Неужели вы поверили в него (т. е. Мусу) без моего соизволения (на то)? Воистину, он — ваш главный, который научил вас колдовству. Я велю отрубить вам руки и ноги накрест, распять на стволах пальм. И тогда вы узнаете, кто из нас более жестоко наказывает и кто долговечнее» (20 Сура «Та ха», 71).

Обычно отношения людей, которые объединились ради какой-то прибыли, длятся до тех пор, пока имеется этот доход. Если бы колдуны подчинились Фараону, то у них были бы титулы и богатство, но когда вера во Всевышнего Аллаха поселилась в их сердцах, они предпочли вечные Его дары жалким подачкам бренной жизни.

«(Колдуны) ответили: «Мы не отдадим тебе предпочтения перед явившимися нам ясными знамениями и нашим Творцом. Так выноси же свой приговор! Но ведь ты выносишь приговор только в этой жизни» (20 Сура «Та ха», 72);

«Они ответили: «Не беда! Воистину, мы обратимся к нашему Господу» (26 Сура «Аш-Шуара», 50).

Тело — бренно, и боль этой жизни проходящая. Отрубленные руки, ноги — все будет предано земле как курбан, а душа — вечна, поэтому нельзя отдавать предпочтение временному в ущерб вечности. И колдуны, увидев Божественные Чудеса, с полной уверенностью сказали Фараону: «Твое зло не причинит нам никакого вреда, оно касается этого мира, а счастье будущей жизни (Ахират) вечно». И продолжили:

«Воистину, мы уверовали в Господа нашего, дабы Он простил нам наши грехи и колдовство, к которому ты нас принудил. Ведь Аллах лучше и он вечный» (20 Сура «Та ха», 73);

«Воистину, мы жаждем, чтобы Господь наш простил нам наши прегрешения за то, что мы уверовали раньше других» (26 Сура «Аш-Шуара», 51).

И обратились с мольбой к Аллаху Милостивейшему:



# وَمَا تَنْقِمُ مِنَّا إِلَّا أَنْ آمَنَّا بِآيَاتِ رَبِّنَا لَمَّا جَاءَتْنَا رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْراً وَتَوَفَّنَا مُسْلِمِينَ

«О наш Господь! Дай нам терпение и упокой нас мусульманами» (7 Сура «Аль-Араф», 126).

Так, будучи неверными, они пришли, чтобы состязаться с Посланником Всевышнего Аллаха, но за короткий промежуток времени уверовали в Господа Мусы (мир ему). И в награду Всевышний Аллах даровал им прекрасную смерть. Жестоко казненные Фараоном, они стали шахидами и познавшими Всевышнего Аллаха.

Ученый и поэт, Мавляна Джалялетдин Руми, объясняя эту историю, говорит: «Вера в Аллаха была дарована этим людям потому, что они проявили уважение и почет великому Пророку Мусе (мир ему). За то, что они не сразу подчинились Пророку Мусе (мир ему), а решили тягаться с ним, они подверглись такому наказанию».

Действительно, даже небольшое уважение, проявленное колдунами к Мусе (мир ему), удостоило их быть верующими. Воистину, один из главных факторов, возвышающих человека, это любовь и ненависть к тем, кто этого заслуживает.

Мавляна Джалялетдин Руми продолжает: «Проклятый угнетатель Фараон угрожал колдунам смертью за их веру, сказав, что четвертует и повесит их. Он думал, что они сильно испугаются и, содрогаясь, придут просить у него прощения. Но глупый Фараон не знал, что колдуны избавились от чувства страха и удостоились познания Божественных тайн истины. Если бы их даже сто раз перетерли, они уже могли отличить истину от ее тени».

То есть они поняли, что тело — это тень, а главное в человеке — его душа. Они тотчас были готовы пожертвовать телом ради познания Всевышнего Аллаха.

«О человек! Этот мир есть сон, пусть тебя не обманывают красоты этого мира. Если во сне даже отрубят тебе руку или другую



часть тела, не стоит бояться, потому что Посланник Аллаха сказал: "Этот мир есть сон"». (Ираки, Мугни, III, 210)

#### Благочестивая служанка

У дочери Фараона была благочестивая служанка Машита. Однажды, причесывая свою хозяйку, она произнесла: «Бисмиллях». Дочь Фараона услышала это и сразу же доложила отцу. Он вызвал служанку к себе для допроса. Переполненная верой, она смело отвечала Фараону: «Ты такой же бренный, как и мы. Как же ты можешь быть богом?». Фараон очень рассердился и спросил: «Значит, ты тоже веришь в Бога Мусы?» Она ответила: «Да!» Тогда Фараон начал мучить её. Но вопреки всем мучениям, она не отступила от религии Единобожия.

Фараон приказал принести маленькую пятилетнюю дочь служанки, и ей пригрозили: «Если ты не отречешься от религии Мусы (мир ему) и не признаешь богом Фараона, мы перережем горло твоей дочери». Даже несмотря на эту жестокую угрозу, благочестивая Машита не отреклась от веры. В конце концов на ее глазах убили ее дочь и кровью ребенка вымазали лицо Машиты. Но она с любовью к Всевышнему Аллаху сказала: «Аллах — Один. Бог — Един. А Муса — Его Посланник». Фараон и его окружение впали в еще большую ярость. На этот раз принесли ее трехмесячного ребенка, поднесли его к матери, и ребенок начал искать ее молоко. Но ребенка забрали у матери, сказав: «Если ты не отречешься от этого пути, мы бросим его в печь». Благочестивая Машита и в этот раз проявила терпение и не отказалась от веры во Всевышнего Аллаха. И ребенка действительно бросили в огонь!

По преданию, он воскликнул: «О моя любимая мама! Не отрицай Истинную религию. Терпи. Я вижу, тебе остался лишь один шаг, чтобы попасть в Рай». Эти слова младенца послужили причиной того, что многие из окружающих уверовали во Всевышнего Аллаха и в Его Пророка. А сама Машита стала шахидом и отправилась вслед за своими детьми в Рай.

#### Гибель Асии — матери правоверных

За столь бесчеловечное отношение к людям Асия очень рассердилась на Фараона и оскорбила его. Фараон понял, что и она уверовала во Всевышнего Аллаха и в Его Пророка Мусу (мир ему). Мать правоверных Асия не стала обманывать и призналась:

— Да, я тоже из числа уверовавших в Бога Мусы!

Абу Хурайра передает, что Фараон уложил Асию на спину, а затем привязал к столбу. На грудь ей положили жернова и стали подвергать ее разным пыткам и мучениям. В это время Пророк Муса (мир ему) проходил мимо, увидел эти пытки и понял, как сильно она страдает. Она подала знак, что она очень страдает. Пророк Муса (мир ему) читал дуа, прося за нее Всевышнего Аллаха, и Асия перестала чувствовать боль и умерла шахидом.

По другой версии, Асию бросили в пустыне. Ангелы делали ей тень, прикрывая ее своими крыльями, но все-таки она умерла и стала шахидом. О матери правоверных сказано в Священном Коране:

«Для тех, кто уверовал, привел Аллах как назидательный пример жену Фараона, которая говорила: «Господи! Избавь меня от Фараона и деяний его! Возведи мне жилище в раю при Тебе, избавь меня от народа нечестивого!» (66 Сура «Ат-Тахрим», 11).

Передают, что она читала это дуа, когда её мучили. Всевышний Аллах дал ей знать о себе через ильхам<sup>19,</sup> и она услышала: «Подними голову». И когда она сделала это, то увидела жилище в Раю из белого жемчуга, которое было приготовлено для неё.



Она обрадовалась, перестала чувствовать боль и лишь с улыбкой любовалась им.

#### Башня

С призывом Пророка Мусы (мир ему) о Единобожии число верующих становилось все больше и больше, а гнев и злость Фараона увеличивались. По его приказу за семь лет построили большую башню. Глупый Фараон хотел взобраться на самую высокую вершину, чтобы встретиться с Господом Мусы (мир ему). Не зная ничего о религии Единобожия, невежественный Фараон думал, что Бог находится на небе. В греческой мифологии существовало такое же представление о божествах, и греки поклонялись богу земли, богине любви и т.д., якобы обитающим на горе Олимп в небесах.

Фараон хотел с возведенной башни посмотреть на небеса и среди народа распространить слух о том, что он не увидел там Господа Мусы: «У нас столько сил и возможностей, но мы не смогли достигнуть небес. А как же Муса (мир ему) взобрался туда и смог принести какую то весть?»

В Коране говорится:

وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا هَامَانُ ابْنِ لِي صَرْحاً لَعَلِّي أَبْلُغُ الْأَسْبَابَ أَسْبَابَ السَّمَاوَاتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَى وَإِنِّي لَأَظُنَّهُ كَاذِباً وَكَذَلِكَ زُيِّنَ لِفِرْعَوْنَ سُوءُ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ السَّبِيلِ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلاَّ فِي تَبَابٍ

«Фараон повелел: «О Хаман! Воздвигни для меня башню. Быть может, я поднимусь до путей — путей к небесам — и вознесусь к Богу Мусы. Воистину, я считаю его лжецом». Так мерзкие деяния Фараона казались ему самому прекрасными, и он был сбит с (правого) пути. И исходом козней Фараона была гибель (его)!» (40 Сура «Аль-Мумин», 36-37).

Люди строили башню семь лет. Но, как передает ученый Деккак, ангел Джабраиль (мир ему), по приказу Всевышнего Аллаха ударил по ней крылом, и она обрушилась в одно мгновение, уничтожив многих подданных Фараона.

Не добившись успеха в задуманном деле, Фараон еще больше разозлился. И поэтому копти еще сильнее стали угнетать сыпти (евреев), превосходя все пределы. В Священном Коране сказано:

«Предводители народа Фараона спросили (его): «Неужели ты позволишь Мусе и его народу творить на земле нечестие и отречься от тебя и твоих богов?» (Фараон) ответил: «Мы будем убивать их сынов и оставлять в живых женщин. И, воистину, мы одолеем их» (7 Сура «Аль-Араф», 127)

Народ Бени Исраиль жаловался Пророку Мусе (мир ему) на тяжелейшую жизнь, а он советовал им проявлять терпение.

Муса, сказал своему народу: «Просите помощи у Аллаха и терпите. Воистину, земля принадлежит Аллаху, Он дарует ее в наследие тому из Своих рабов, кому пожелает, а будущее принадлежит богобоязненным» (7 Сура «Аль-Араф», 128).

Но люди племени Бени Исраиль продолжали стенать и не проявляли терпения — качества, о котором Пророк Мухаммад



(да благословит его Аллах и приветствует) сказал: «Терпение — это одно из сокровищ Рая».

В Коране далее говорится:

«Они ответили: «Мы сносим страдания и до, и после твоего пришествия к нам». (Муса) сказал им: «Быть может, ваш Господь погубит ваших врагов, сделает вас их преемниками на земле и посмотрит, как вы будете себя вести» (7 Сура «Аль-Араф», 129).

Таким образом, Всевышний Аллах дает нам знать, что будущее — за верующими.

Копти продолжали свое угнетение. Пророк Муса (мир ему) читал дуа, прося у Всевышнего Аллаха о прекращении этого угнетения. На жестокость коптов Всевышний Аллах послал им беды.

Об этом сказано в Коране:

«Мы поразили род Фараона засухой и недородом,— быть может, они одумаются. Когда у них был добрый урожай, они говорили: «Это — нам». А если их постигал неурожай, то они приписывали (бедствие) Мусе и его последователям. На деле же все не так! Их злосчастие — от Аллаха, но большинство их не ведает об этом» (7 Сура «Аль-Араф», 130-131).

#### Различные чудеса

Об этом в Коране говорится:

«(Люди Фараона) **говорят: «Какие бы ты ни приводил нам знамения, чтобы заворожить нас ими, мы не уверуем»** (7 Сура «Аль-Араф», 132);

«И Мы ниспослали на них потоп, саранчу, вшей, жаб и кровь в качестве различных знамений. Однако они возгордились и стали грешниками» (7 Сура «Аль-Араф», 133).

Когда их настигали беды, копти обращались к Мусе (мир ему): «О великий ученый! Помоги». После молитвы Пророка Мусы по Воле Всевышнего Аллаха беды удалялись от них, но они неблагодарно говорили: «Ну, это и так прошло бы».

Всевышний Аллах, прежде чем уничтожить неверующих, дает им предупреждение. И народу копти были даны предупреждения:

#### 1. Наводнение

По Воле Всевышнего Аллаха сначала пошли сильные проливные дожди, которые затопили жилища копти, и они тонули в воде и погибали. А сыпти же были в спокойствии, наводнение их не коснулось. Тогда копти пришли к Пророку Мусе (мир ему) и стали просить: «О Муса, читай дуа своему Господу для нас. Если эта беда пройдет, то мы уверуем в тебя. И мы разрешим тебе и твоему народу покинуть Египет».

Пророк Муса (мир ему) попросил Всевышнего об этом, и вода ушла. Опять настало время изобилия. Но неблагодарные копти ска-



зали, что эта вода отнюдь не приносила им мучения, а была подарком для них, и что наводнение прекратилось само по себе, а не по просьбе Мусы (мир ему).

#### 2. Саранча

Тогда по Воле Всевышнего Аллаха началось нашествие саранчи, которое уничтожило обильный урожай копти, но народу Бени Исраиль не причинило вреда. Копти опять пришли к Пророку Мусе (мир ему) и сказали: «О великий ученый! Читай дуа за нас. Мы тогда уверуем в тебя». Пророк Муса (мир ему) читал дуа, и по Воле Всевышнего Аллаха наказание прекратилось. Увидев это облегчение, копти опять не сдержали свое слово и не уверовали.

#### 3. Нашествие вшей и блох

Вслед за этим по Воле Всевышнего Аллаха началось нашествие вшей и блох. Когда копти принимались за еду, их тарелки облепляли тучи насекомых-паразитов. Это было для неверующих большим наказанием. Они опять побежали к Пророку. Он читал дуа, и по Воле Всевышнего Аллаха насекомые исчезли, но неверные копти вновь отказались исполнить обещанное.

#### 4. Нападение лягушек

На этот раз Пророк Муса (мир ему) пошел к реке Нил и ударил своим посохом по воде. Все лягушки по Воле Всевышнего Аллаха выпрыгнули из Нила и напали на Египет. У копти повсюду квакали лягушки, даже в еде. И лжецы опять просили у Пророка Мусы (мир ему) дуа: «О ученый! Несомненно, мы раскаиваемся. Сделай же что-нибудь, и мы отпустим вас в Кудус (обетованная земля)». Пророк Муса (мир ему) молил Всевышнего Аллаха, и лягушки исчезли, а копти по прежнему не уверовали.

#### 5. Кровь вместо воды

После стольких знамений народ копти не стал благоразумным. И по Воле Всевышнего Аллаха Нил наполнился кровью. Не осталось никакой питьевой воды, и копти испытывали жажду, а сыпти пили нильскую воду и пользовались ею для своих нужд. Для них Нил, как и раньше, был источником живительной влаги, когда же ее пытались пить копти, вода превращалась в кровь. Они снова пришли к Пророку Мусе (мир ему). И он читал дуа. Это дуа было принято Всевышним Аллахом, но неблагодарный народ опять не выполнил обещанное и продолжал совершать грехи.

Мавляна Джалялетдин Руми в своей книге «Маснави» так объясняет превращение вод реки Нил в кровь: «Один копти, мучимый жаждой, пришел к дому сыпти и сказал ему: «Сегодня я твой друг и родственник и сильно нуждаюсь в тебе. Наполни для себя чашу водой из Нила, чтобы твой друг пил из твоих рук. Если ты наполнишь чашу для себя, то вода не подвергнется колдовству и не превратится в кровь». Он долго упрашивал, и сыпти, чтобы доказать, что это не колдовство, наполнил чашу из Нила и отпил половину. Оставшуюся половину он предложил копти: «Давай, пей!». Копти с радостью потянул свои губы к воде, но та превратилась в багрово-красную кровь. После чего сыпти взял чашу и отпил из нее жидкость, которая снова была кристально чистой водой. Копти разозлился и остался сидеть до тех пор, пока злость не покинула его. Потом опять обратился к сыпти: «О брат! Как можно развязать этот узел, что скрыто в нем?» Сыпти ответил: «Только верующий в Мусу (мир ему) может пить сладкую и кристально чистую воду Нила. Если ты оставишь путь Фараона и пойдешь путем Мусы, только тогда сможешь пить настоящую воду». Сыпти продолжал советовать: «Заключи договор с луной, чтобы увидеть полнолуние (здесь луна — Пророк Муса, а полнолуние — это его чудеса). Твоя злость по отношению к благочестивым рабам Всевышнего Аллаха сделала тебя глухим и слепым. Ты слепо бродишь в долине заблуждения и неверия, тем самым не можешь узреть истину. Заставь растаять твое неверие, подобное горе, через покаяние, чтобы найти истинный путь. Тогда можешь получить свою долю воды из чаши познавших Всевышнего Аллаха. Всевышний Аллах сделал запретной воду Нила для неверующих. Как же ты хочешь использовать меня, чтобы испить эту воду? О копти! Как может Нил позволить себе ослушаться Всевышнего Аллаха и быть водой для неверующих!».

Увидев свое бессилие противостоять этим Божественным проявлениям, Фараон хотел убить Мусу (мир ему), но его окружение говорило ему: «Он не из числа тех, кого ты должен бояться.



Ведь ты же бог. Если ты убъешь его, в сердцах твоих подданных зародится сомнение. И каждый подумает, что ты против Мусы бессилен».

На самом деле Фараон очень боялся Пророка Мусу (мир ему), в душе признавая его пророчество. Но гордыня, высокомерие и упрямство мешали ему уверовать во Всевышнего Аллаха и Его Посланника Мусу (мир ему).

Горделивый человек всегда хочет видеть остальных в положении ниже себя. По этой причине гордыня в хадисах оговаривается как один из больших грехов. Сказано: «Считается грехом ставить брата мусульманина ниже себя». (Муслим, Бирр 32; Абу Дауд, Адаб 35; Тир мизи, Бирр 18).

Мудрый Лукман дает прекрасное наставление своему сыну, касающееся гордыни и высокомерия. Об этом в Коране сказано:

«Не являй на лице презрения к людям и не шествуй по земле горделиво — воистину, Аллах не любит всяких гордецов и хвастунов» (31 Сура «Лукман», 18).

В аяте, говорится:

«И не ходи по земле горделиво, ведь ты не разверзнешь землю и не достигнешь гор высотой!» (17 Суре «Аль-Исра», 37)

И еще в Коране сказано:



«Мы не явили им знамения, которое не превосходило бы предшествующего. И Мы подвергли их наказанию,— быть может, они отвратятся (от заблуждения)» (43 Сура «Аз-Зухруф», 48).

Народ копти во время бед и несчастий становился смирным, подобно ягненку, а избавившись от страданий, превращался в свирепого волка. Об их изменчивости и неверности своему слову Всевышний Аллах так говорит в Коране:

«Когда же их поразило (Наше) наказание, они воззвали: «О Муса! Помолись за нас Господу твоему о том, что Он обещал тебе (относительно нас). Если ты отвратишь от нас (это Божье) наказание, то мы уверуем в тебя и отпустим с тобой сынов Исраила» (7 Сура «Аль-Араф»,134);

«Они заявили (Мусе): «О чародей! Призови к нам твоего Господа в соответствии с тем, что Он заповедал тебе. И мы, конечно, станем на прямой путь» (43 Сура «Аз-Зухруф», 49);

«Когда же Мы отвратили от них наказание, они тут же нарушили клятву» (43 Сура «Аз-Зухруф», 50);



**«И Мы отвратили от них** (Свое) наказание до определенного срока, но они, когда срок настал, нарушили (клятву)» (7 Сура «Аль-Араф», 135).

#### Хитрый обман Фараона

Фараон не мог ничего противопоставить чудесам Пророка Мусы (мир ему) и, испугавшись, что его народ примет религию Единобожия, пошел к Нилу и на берегу реки поставил шатер. На протяжении двух лет он говорил всем, приходящим к Нилу: «Не верьте Мусе, так как я один из ваших богов, мне и поклоняйтесь». Об этом в Коране сказано:

«И тогда Фараон воззвал к своему народу со словами: «О народ! Не мне ли принадлежит власть над Египтом и эти реки, что текут подо мною? Разве вы не видите?»

«Не лучше ли я этого презренного мужа, который болтает косноязычно?» (43 Сура «Аз-Зухруф», 51-52).

Фараон хотел этим показать свою мощь, власть, богатство и подчеркнуть, что Муса (мир ему) заикается и потому он слаб.

«И почему на нем нет золотых браслетов? И почему не явились с ним ангелы?» (43 Сура «Аз-Зухруф», 53).



Говоря все это, Фараон хотел убедить всех, что такой человек, как Муса (мир ему), не может быть Пророком.

«(Такими речами) он ввел в заблуждение свой народ, и люди повиновались ему: ведь они были нечестивцами» (43 Сура «Аз-Зухруф», 54).

#### Выход из Египта

Фараон и его окружение, используя мирскую власть, безмерно угнетали народ Мусы (мир ему) и не хотели быть в числе верующих в Аллаха Единого. В конце концов, Пророк Муса (мир ему) был вынужден просить наказания у Всевышнего Аллаха для этих нечестивцев. Об этом в Коране сказано:

«Муса, воззвал: «Господи наш! Ты даровал Фараону и его вельможам в здешней жизни украшения и богатства, так что они, Господи наш, совратили (людей) с Твоего пути. Господи наш! Преврати во прах их богатства, ожесточи их сердца, чтобы они не могли уверовать, пока не постигнет их мучительное наказание». Аллах ответил: «Приняты оба дуа. Так не сходите же с прямого пути и не следуйте за теми, кто не ведает (истины)» (10 Сура «Юнус», 88-89).



Народ Фараона поразила страшная кожная болезнь. В каждую семью приходили разные беды. Свирепая засуха постигла Египет. Обессиленный Фараон был вынужден дать разрешение народу Бени Исраиль покинуть Египет. Но Фараон надеялся, как только беда минует страну, вернуть евреев обратно. По приказу Всевышнего Аллаха, Пророк Муса (мир ему), собрав ночью Бени Исраиль, отправился в Сувейш. В то утро дочерей Фараона тоже поразила чума, от которой они умерли. Фараон и без того был безмерно зол, но смерть дочерей еще больше разозлила его, и он воскликнул: «Это все сделал Муса».

Пока Фараон был занят похоронами, Пророк Муса (мир ему) решил воспользоваться этой возможностью, чтобы покинуть Египет. Когда Фараон узнал о том, что евреи вышли из страны, было уже поздно удерживать их. Всевышний Аллах говорит в Коране:

**«И Мы внушили Мусе: «Выступи** (в путь) **с Моими рабами ночью, ибо вас будут преследовать»** (26 Сура «Аш-Шуара», 52);

«Наконец, Мы внушили Мусе откровение: «Выступи ночью (из страны Фараона) с Моими рабами и проложи для них дорогу по морю, (как) по суху. Не бойся, что тебя настигнут, не страшись» (20 Сура «Та ха», 77).

Фараон был разъярен:

«Фараон разослал по городам сборщиков (войска) (и сказал): «Их всего-то — жалкая кучка.

Но они разгневали нас, и нам всем надо быть осмотрительными» (26 Сура «Аш-Шуара», 53-56).

Собрав большое войско, Фараон отправился в погоню за Пророком Мусой (мир ему). Об этом в Коране сказано:

«(Воинство Фараона) начало преследовать их на восходе. Когда две рати увидели друг друга, последователи Мусы сказали: «Нас непременно настигнут». Муса, воскликнул: «Никогда! Ибо мой Господь — со мной, и Он направит меня на прямой путь» (26 Сура «Аш-Шуара», 60-62).

Перед Пророком было Красное море, а сзади наступало войско во главе с Фараоном.

#### Красное море — море спасения и уничтожения

Аллах в Коране говорит:

«Тогда Мы послали откровение Мусе: «Ударь своим посохом по морю». (Он ударил), и оно разверзлось, и каждая часть его вздыбилась, словно гора» (26 Сура «Аш-Шуара», 63).

Застывшие волны нависли над беглецами, как горы. Народ Бени Исраиль начал проходить через море по образовавшимся дорогам. Люди просили: «Читай дуа, о Муса (мир тебе), чтобы в этих стенах образовались окна, через которые мы могли видеть



друг друга». Пророк Муса (мир ему) молил Всевышнего Аллаха, и в волнах появились окна. Глупый же Фараон кичился: «Море из-за моего величия открылось для того, чтобы мы настигли убегающих от моего гнева». Он считал, что все происходит по его желанию, а не благодаря чуду, дарованному Всевышним Пророку Мусе. Поэтому он продолжал говорить своим солдатам: «Я их всех убью. Идите за ними в море». Но в последний момент он засомневался, стоит ли продолжать погоню. Тут появился ангел Джабраиль (мир ему) на белом коне и воскликнул: «Вперед!» А сзади ангел Микаиль подбадривал солдат: «Не отставайте!». И войско Фараона вошло в море. Всевышний Аллах говорит в Коране:

«И приблизили (к разверзшемуся морю) Мы потом других» (26 Сура «Аш-Шуара», 64).

Как только последний человек из народа Пророка Мусы (мир ему) перебрался на другой берег, море сомкнулось, поглотив Фараона и его армию. Об этом сказано в Коране:

«И спасли Мы Мусу и всех тех, кто был с ним. Остальных же Мы потопили» (26 Сура «Аш-Шуара», 65-66);

«И отомстили Мы им и потопили их в море за то, что они считали ложью Наши знамения и были небрежны к ним» (7 Сура «Аль-Араф», 136);



## فَلَمَّا آسَفُونَا انْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفاً وَمَثَلاً لِلْآخِرِينَ

«Когда они пробудили Наш гнев, Мы подвергли их возмездию и утопили всех. И стали они по Нашей воле назидательным примером для грядущих поколений» (43 Сура «Аз-Зух-руф», 55-56);

«Воистину, во всем этом — знамение, но большинство их не верило (в это)» (26 Сура «Аш-Шуара», 67).

По милости Всевышнего Аллаха весь народ Бени Исраиль был спасен. Это был 10-й день месяца Мухаррама. В знак благодарности Всевышнему Спасителю люди держали пост. Всевышний Аллах о благодеянии и награде говорит в Коране:

«(Вспомните,) как Мы спасли вас от приспешников Фараона. Они подвергали вас наихудшему наказанию: убивали ваших сыновей и оставляли в живых ваших женщин. В этом для вас — великое испытание от вашего Господа.

(Вспомните,) как Мы разверзли ради вас море и утопили приспешников Фараона, и вы сами воочию видели это» (2 Сура «Аль-Бакара», 49-50).



#### Непринятая вера Фараона

В Коране сказано:

وَ حَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتَبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْياً وَعَدُواً حَتَّى إِذَا أَدْرَكُهُ الْغَرَقُ قَالَ آمَنْتُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ الَّذِي آمَنَتْ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ آلآنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنْتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ فَالْيَوْمَ لُنَحِيلَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيَةً وَإِنَّ كَثِيراً مِنَ النَّاسِ عَنْ آيَاتِنَا لَعَافِلُونَ

«И Мы переправили сынов Исраила через море, а Фараон и его войско преследовали их упорно и ожесточенно. Когда же на Фараона низвергся потоп, он воскликнул: «Я уверовал в то, что нет Бога, кроме того, в кого уверовали сыны Исраила, и я из числа мусульман (тех, кто предался Богу)». (Аллах сказал:) «Теперь (ты уверовал), но раньше ты не повиновался (Нам) и был нечестивцем. Сегодня же Мы вынесем твое тело на берег, чтобы ты был знамением для последующих поколений. Воистину, многие люди пренебрегают Нашими знамениями» (10 Сура «Юнус», 90-92).

Запоздалая вера Фараона не была принята Всевышним Аллахом, и он умер неверующим. Известный ученый-муфассир Замахшери толковал аят так, что тело Фараона будет выброшено на берег нагим и останется нетленным в назидание людям.

И действительно, при раскопках последнего времени ученые обнаружили выброшенное на берег моря тело Фараона именно таким и в положении, напоминающем саджда (поклон), то есть припавшего лицом к земле. Тело Фараона сейчас находится в Британском музее в Англии как устрашающий урок всем поколениям. В Священном Писании было предсказано об этом, как одном из доказательств чудес Корана.

#### События после выхода из Красного моря

Оказавшись в безопасности, Пророк Муса (мир ему) во главе племени Бени Исраиль отправился в местность Канан. По дороге евреи увидели народ, поклоняющийся идолу быку. Некоторые евреи сказали: «Муса (мир тебе) сделай нам такого же тельца для поклонения». Пророк Муса (мир ему) ответил: «Аллах вас спас от угнетения и притеснения. Разве вы забыли, что копти убивали ваших сыновей, что ваши женщины были служанками у них? Вы были спасены чудесным образом, и несмотря на все это, неужели вы отступите от веры?». Всевышний Аллах говорит в Коране:

وَ جَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتُوْا عَلَى قَوْم يَعْكُفُونَ عَلَى أَصْنَام لَهُمْ قَالُوا يَا مُوسَى اجْعَلْ لَنَا إِلَىها كَمَا لَهُمْ آلِهَةً قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ إِنَّ هَوُلاَءِ مُتَبَّرٌ مَا هُمْ فِيهِ وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ قَالَ أَغَيْرَ الله الله أَبْغِيكُمْ إِلَىها وَهُو هَوَلَاءِ مُتَبَّرٌ مَا هُمْ فِيهِ وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ قَالَ أَغَيْرَ الله أَبْغِيكُمْ إِلَىها وَهُو فَي فَضَلَكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ وَإِذْ أَنْجَيْنَاكُمْ مِنْ آلِ فِرْعَونَ يَسُومُونَكُمْ شُوءَ الْعَذَابِ يُقَتَّلُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَعْوَنَ يَسُومُونَكُمْ شُوءَ الْعَذَابِ يُقَتَّلُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيْ فَلِكُم بَلاَةً مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلاَةً مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ

«Мы переправили сынов Исраила через море, и они прибыли к людям, которые истово поклонялись своим идолам. (Сыны Исраила) сказали: «О Муса! Сотвори нам бога, такого же, как у них». Он ответил: «Воистину, вы — невежественные люди.

Воистину, у этих людей пойдет прахом то, во что они верят, и тщетно то, что они делают».

(Муса) добавил: «Неужели я стану искать для вас другое божество, кроме Аллаха? Ведь Он оказал вам предпочтение перед обитателями миров».

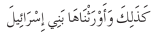


(Вспомните,) как Мы спасли вас от рода Фараона, которые подвергали вас жестоким наказаниям, убивая ваших сыновей и оставляя в живых ваших женщин. В этом (для вас) — великое испытание от вашего Господа» (7 Сура «Аль-Араф», 138-141).

Пророк Муса (мир ему) собрал две армии по 12 000 человек в каждой, одну из которых возглавил Юша бин Нун, а другую — Калиб бин Юхна, и отправил их воевать в Египет. (Некоторые ученые говорят, что Юша бин Нун был Пророком). Они захватили Египет и все, что было у Фараона, и вернулись с большими трофеями, а то, что не смогли унести, продали. Копти были очень подавлены случившимся. Об этом говорится в Священном Коране:

«Но Мы изгнали их из садов, (лишили) источников, сокровищ и достойного положения» (26 Сура «Аш-Шуара», 57-58);

«Мы даровали в наследие тем, которые были до того в небрежении, края восточные и западные на земле. Благословили Мы эту землю, и сбылось слово прекрасное Господа твоего, данное сынам Исраила за то, что они были терпеливы. Мы искоренили то, что вершил Фараон и его люди, и разрушили то, что они воздвигали» (7 Сура «Аль-Араф», 137);



«Так (это было). И Мы отдали все это во владение сынам Исраила» (26 Сура «Аш-Шуара», 59);

«Как много они оставили (в этом мире) садов, источников, нив, и почетных мест, и благ, которыми наслаждались! И все это Мы даровали в наследство другим народам.

**Ни небо, ни земля не оплакивали их, и не было им продлено** (пребывание в этом мире)» (44 Сура «Ад-Духан», 25 29).

Как величественно описывает Всевышний Аллах участь народов, которые постигла Божественная кара, и их исчезновение на свалке истории!

«А сколько поколений, живших до них, Мы подвергли гибели! Разве ты ощущаешь теперь их (присутствие) или слышишь (хоть малейший) отзвук от них?» (19 Сура «Марьям», 98).

#### Предполагающаяся битва против племени Амалика в местности Ариха и пустыне Тых

Сказано в Коране:

وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِيَاء وَجَعَلَكُمْ مُلُوكاً وَآتَاكُمْ مَا لَمْ يُؤْتِ أَحَداً مِنْ الْعَالَمِينَ



«(Вспомни,) как Муса, сказал своему народу: «О народ мой! Помните милость, оказанную вам Аллахом, когда Он назначил среди вас пророков, сделал вас господами и даровал вам то, чего не даровал никому из обитателей миров» (5 Сура «Аль-Маида», 20).

Все эти слова касаются иудеев, живших во времена Пророка Мусы (мир ему). То есть в то время Всевышний Аллах сделал их господами, даровал им то, чем не обладали другие, и дал священные места в их распоряжение. Нельзя думать, что это же относится и к нашему времени. Потому что известны сотни аятов и хадисов, где сообщается, что Всевышний Аллах дает неисчислимые дары всем людям, то есть Он — Милостивый ко всем. А о том, кто будет наследником священных земель, Всевышний Аллах извещает нас в Коране следующим образом:

«Мы уже предначертали в забуре, после того как изрекли (людям) назидание, что земля достанется в наследство Моим праведным рабам» (21 Сура «Аль-Анбийя», 105).

В этом аяте говорится, что правление нечестивых, злых людей и их безнравственные деяния не вечны, преходящи. А самое главное — управление этим миром перейдет к благочестивым рабам Всевышнего Аллаха.

Муса (мир ему) хотел повести свой народ в местность Канан, но по пути они встретили племя Амалика. Муса послал на разведку Юшу бин Нуна и Калиба бин Юхна с их людьми, предупредив, что если они сочтут это племя очень сильным, пусть не говорят об этом остальным, чтобы не возникла паника. Когда отряд вернулся, Юша и Калиб промолчали, но их подчиненные рассказали всем об обстановке. Евреи сразу же отказались от похода, на что Муса (мир ему), сказал:

يَا قَوْمِ ادْخُلُوا الْأَرْضَ المُقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ وَلاَ تَرْتَدُّوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ
فَتَنْقَلِبُوا خَاسِرِينَ قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّ فِيهَا قَوْماً جَبَّارِينَ
وَإِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا حَتَّى يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا دَاخِلُونَ
قَالَ رَجُلانِ مِنَ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا ادْخُلُوا عَلَيْهِمُ الْبَابَ
فَالِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَالِبُونَ وَعَلَى اللَّهُ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ
فَالُوا يَا مُوسَى إِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا أَبَداً مَا دَامُوا فِيهَا فَاذْهَبْ
قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا أَبَداً مَا دَامُوا فِيهَا فَاذْهَبْ

قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا أَبَداً مَا دَامُوا فِيهَا فَاذْهَبْ

«О народ мой! Войдите в землю священную, которую Аллах предписал вам; не обращайтесь вспять (от страха перед ее правителями), а не то потерпите урон». Они ответили: «О Муса! Ведь на этой земле обитают великаны. Мы ни за что не ступим на эту землю, пока они не покинут ее. Если великаны оставят ее, мы вступим туда».

Два богобоязненных мужа — да ниспошлет им Аллах милость — сказали: «Не бойтесь их, ступайте в город через ворота. Когда вы войдете в город, тогда и одержите верх. Положитесь на Аллаха, если вы веруете». Они ответили: «О Муса, мир Тебе! Воистину, мы ни за что никогда не ступим на эту землю, пока там находятся (великаны). Ступай и вместе со своим Господом сражайся (там). Мы же пребудем здесь» (5 Сура «Аль-Маида», 21-24).

Евреи не хотели воевать. Потому что они уже забыли о тягостной жизни под властью Фараона и успели привыкнуть к роскоши. Они требовали у Мусы (мир ему) многого из богатств этого мира. Всевышний Аллах даровал им каждый день «манну небесную» и нежное мясо перепелов. Еще по воле Всевышнего Аллаха Муса (мир ему), ударил посохом о землю, и из нее забили 12 источников.

Об этом говорится в Коране:

«(Потом) Мы осенили вас облаком и ниспослали вам манну и перепелов, с наказом: «Вкусите от благ, которые Мы даровали вам в удел». (Но сыны Исраила не послушались Нас) и нанесли этим обиду не Нам, а самим себе» (2 Сура «Аль-Бакара», 57);

وَإِذِ اسْتَسْقَى مُوسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْناً قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسٍ مَشْرَبَهُمْ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْناً قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسٍ مَشْرَبَهُمْ كُلُوا وَاشْرَبُوا مِنْ رِزْقِ اللَّهِ وَلاَ تَعْتَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ

«(Вспомните), когда Муса, попросил воды для своего народа, то Мы повелели: «Ударь своим посохом о скалу». И забили из нее двенадцать ключей, и каждое племя знало, где ему пить воду. (И было им сказано): «Вкушайте то, что даровал вам Аллах в удел, и не творите на земле нечестия» (2 Сура «Аль-Бакара»,60);

وَقَطَّعْنَاهُمُ اثْنَتَي عَشْرَةَ أَسْبَاطاً أُمَماً وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى إِذِ اسْتَسْقَاهُ قَوْمُهُ أَنِ اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانْبَحَسَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْناً قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسٍ مَشْرَبَهُمْ وَظَلَّلْنَا عَلَيْهِمُ الْغَمَامَ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْهِمُ الْغَمَامَ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْهِمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوَى كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتٍ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَمَا ظَلَمُونَ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ

«Мы разделили этих людей на двенадцать колен. Когда народ Мусы попросил у него воды для питья, Мы внушили Мусе: «Ударь своим посохом по скале». И забило из нее двенадцать родников, и все люди знали, из какого родника им пить. Мы укрыли их облаком (от зноя), и ниспослали им манну и перепелов, (и сказали): «Вкушайте блага, которые Мы дали вам в удел!» Они (то есть последователи Мусы) не причинили вреда Нам (своими грехами), однако сами себе они навредили"» (7 Сура «Аль-Араф», 160);

«Ешьте яства, которыми Мы наделили вас, но не преступайте границ дозволенного, а не то вас поразит Мой гнев, а ведь тот, кого поражает Мой гнев, погибает.

Воистину, Я прощаю тех, кто раскаялся, уверовал и вершил добро, а потом ступил на прямой путь» (20 Сура «Та-ха», 81-82).

У иудеев не иссякли мирские желания, они были неблагодарными и нетерпеливыми. Тем самым они продолжали быть тяжелым грузом для Пророка Мусы (мир ему). Следующий аят сообщает об их неблагодарности:

وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَن نَّصْبِرَ عَلَى طَعَام وَاحِدٍ فَادْ عُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجْ لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ الْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وَقِتَّائِهًا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ الَّذِي هُو أَدْنَى بِالَّذِي هُو خَيْرٌ اهْبِطُوا مِصْراً فَإِنَّ لَكُمْ مَا سَأَلْتُمْ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَآؤُوا بِغَضَبٍ

«(Вспомните,) как взмолились вы: «О Муса! Мы не можем всегда есть одно и то же. Помолись ради нас твоему Господу. Пусть Он повелит расти из земли овощам: огурцам, чесноку, чечевице и луку». Сказал Муса: «Неужели вы просите заменить лучшее низким по достоинству? Возвращайтесь в Египет, там и обретете то, о чем вы просите». И они подверглись унижению, бедности и гневу Аллаха за то, что они опровергали знамения Аллаха и убивали без всякой причины пророков, за то, что ослушались Аллаха и преступили (закон)» (2 Сура «Аль-Бакара», 61).

В Коране говорится:

«Сказал (Муса): «Господи мой! Воистину, я властен только над самим собой и моим братом. Так разведи же нас с этим грешным народом».

«(Аллах) сказал (Myce): «Воистину, священная земля запретна для них на сорок лет. Они будут скитаться по земле. А ты не горюй из за грешного народа» (5 Сура «Аль-Маида», 25 26):

وَلَقَدْ أَخَذَ اللّٰهُ مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمُ اثْنَي عَشَرَ نَقِيباً وَقَالَ اللّٰهُ إِنِّي مَعَكُمْ لَئِنْ أَقَمْتُمُ الصَّلاَةَ وَآتَيْتُمُ الرَّكَاةَ وَآمَنْتُمْ بِرُسُلِي وَعَزَّرْتُمُوهُمْ وَأَقْرَضْتُمُ

# اللَّهُ قَرْضاً حَسَناً لَأُكَفِّرَنَّ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَلأُدْخِلَنَّكُمْ جَنَّاتٍ تَحْرِي مِنْ تَحْتِهَا اللَّهُ قَرْضاً خَسَناً لأَنْهَارُ فَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ لَلْكَ مِنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ فَكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ

«Аллах взял завет с сынов Исраила. И (велели) Мы из их числа отправить двенадцать вождей (лазутчиками в Ханаан). И Аллах сказал: «Воистину, Я — с вами. Если вы будете совершать молитву, вносить закят, уверуете в Моих посланников, поможете им и сделаете Аллаху прекрасное одолжение, то Я отпущу вам ваши прегрешения и введу вас в райские сады, в которых текут ручьи. А если кто-либо из вас не уверует после всего этого, то он сошел с прямого пути» (5 Сура «Аль-Маида», 12).

Но люди продолжали проявлять неблагодарность за неисчислимые дары Всевышнего Аллаха и противостояли великому Пророку Мусе (мир ему) не желая выполнять его приказы. Они даже позволили себе представить Всевышнего Аллаха как созданного и сказали Пророку Мусе (мир ему): «Иди со своим Господом, воюй, одержи победу над врагами, потом мы придем за тобой».

И по этой причине Всевышний Аллах послал им наказание: 40 лет они блуждали по пустыне Тых, ходя по кругу, и не могли выбраться. И это продолжалось до тех пор, пока не подросло новое поколение, и, в конце концов, Пророк Муса (мир ему) с этим храбрым народом пошел вперед, победил сильное племя Амалика и отправился к земле обетованной (Иерусалиму). Таким образом, обещание Пророка Мусы (мир ему) исполнилось.

#### Ниспослание Таврата (Торы)

После того, как Пророк Муса (мир ему) со своими последователями избавились от врага, он сообщил своему народу, что ему будет ниспослано Священное Писание и ему надо удалиться.



Вместо себя он оставил своего брата Харуна, которому наказал: «По Воле Всевышнего Аллаха исправляй их ошибки. Я пойду на гору Синай, чтобы получить от Всевышнего Аллаха Священное Писание, и буду там держать пост». Но неблагодарное племя сказало: «Мы пойдем с тобой, чтобы стать свидетелями». И семдесят человек отправились с Пророком Мусой на гору Синай.

Там Пророк Муса (мир ему) просил у Всевышнего Аллаха ниспослать ему обещанное Священное откровение. Всевышний Аллах приказал Пророку Мусе (мир ему) держать пост тридцать дней. Это был месяц Зилькаада. После его завершения он держал еще десять дней поста в месяце Зульхиджа. И получил откровение: ему было велено призывать свой народ на истинный путь. Всевышний Аллах говорит в Коране:

«Мы обещали Мусе тридцать (дней и) ночей (на горе Синай) и добавили (еще) десять, так что назначенный ему Господом срок составил сорок (дней и) ночей. И тогда Муса, сказал своему брату Харуну: «Будь вместо меня среди моего народа, поступай справедливо и не ходи путем нечестивцев» (7 Сура «Аль-Араф», 142).

Пророк Муса (мир ему) был призван на гору Синай для того, чтобы получить воспитание, которое ему было необходимо для исполнения своей миссии. В течение сорока дней он совершал различное поклонение: пост, мольбы, размышления, внутреннее очищение. В эти ночи Всевышний Аллах готовил его к общению с Ним. Дни Пророк проводил в одиночестве, отдалившись от мирских забот, проникаясь смыслом сотворения небес. И так он познавал своего Господа, полностью растворяясь в этом по-

знании. Он нуждался во всем этом, чтобы духовно еще более возвыситься.

Передается, что тридцать дней из них он совершал поклонение, а в оставшиеся десять — разговаривал со Всевышним Аллахом и получил Тору, то есть в это время он достиг наивысшей степени духовности, чтобы общаться со Всевышним Аллахом.

По другой передаче, приглашение на гору Синай было сначала на тридцать дней, а затем Всевышний Аллах добавил еще десять, так как соблюдать пост сразу в продолжительный период (сорок дней) для человека очень тяжело.

В священном аяте Корана говорится о сорока ночах, а не днях, так как день начинается именно с ночи, следовательно, и было сорок дней. В ночи по сравнению с днем есть преимущество: Коран Карим был ниспослан с *Лавхи Махфуза* на небо ночью; Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) совершил Мирадж ночью, и большинство откровений Пророки получали также ночью.

И для нас в этом есть хороший урок и добрый совет. Для того, чтобы достичь высокой степени, следует долгие ночные часы проводить в поклонении Господу, и как тьму ночи растворяет рассвет, так и человек должен быть терпеливым и усердным в ибаде, чтобы осветиться нуром Всевышнего Аллаха.

В основном Милость и Благословение Аллаха нисходит после трудных ночей, проведенных в поклонении Аллаху и наступает успешное утро.

Из сорока дней тридцать были для Пророка Мусы (мир ему) как одна бессонная, трудная ночь, а оставшиеся десять — как одно ясное чудесное утро, так как он удостоился чести разговаривать с Всевышним Аллахом.

Пророк Муса (мир ему) беспрерывно держал пост тридцать дней и при этом не испытывал голод и жажду. Потом ему было приказано встретиться с Хызыром. Не прошло и полдня, как он был в пути, но уже проголодался и сказал своему другу: «Достань нашу еду!»



То есть когда он шел на встречу с созданным, Пророк Муса (мир ему) скоро испытал чувство голода, а когда ожидал встречи со своим Создателем, был так сильно воодушевлен и взволнован, что забыл о голоде и жажде, обо всем, кроме Всевышнего Аппаха

Пророк Муса (мир ему) получил прозвище Калимуллах за то, что он разговаривал с Всевышним Аллахом. Он общался с Господом без времени, без направления, без языка. Он говорил с Ним вечным Атрибутом Аллаха — Речью (Калям). Ни один из Атрибутов Аллаха не похож на качества созданных. Всевышний Аллах знает, но знание Его отлично от нашего, Он — Всемогущ, но Его Могущество не похоже на наше, Он говорит, но это не похоже на нашу речь. Он не говорит языком и буквами, Он превыше всего этого. Буквы созданы, а Речь Аллаха Вечна, она без букв и не нуждается в языке.

Когда Пророк Муса (мир ему) разговаривал с Всевышним Аллахом, то те семьдесят человек, что были с ним на горе Синай, и ангел Джабраиль не слышали и не чувствовали Его Речь.

Пророку Мусе (мир ему) — Калимуллаху — много было показано из духовного мира.

Все это произошло не по его желанию. Четыре тысячи сто двадцать слов и еще отдельно четырнадцать были переданы ему без посредников. При получении каждого слова он содрогался. И после этого его тело и его сущность сильно изменились. Доказательством этому служит следующий аят:

«(Мы послали) посланников, о которых Мы рассказали тебе прежде, а также других посланников, о которых прежде не рассказывали тебе. И Аллах (без посредников) вел с Мусой беседу» (4 Сура «Ан-Ниса», 164).

Всевышний Аллах ниспослал Пророку Мусе (мир ему) тысячи благословений и даров, чтобы обрадовать его душу. Ведь Пророк Муса был направлен с призывом к самому упрямому племени Бени Исраиль, которое по сути своей было очень привязано ко всему мирскому.

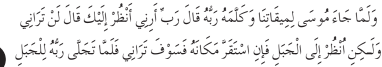
#### Желание Пророка Мусы увидеть Аллаха

Была поднята завеса с глаз Мусы (мир ему). Он слышал вечную Речь Аллаха и видел Арш без времени и направления. Он слышал скрип *Пера*, которым пишут *Лавхи Махфуз*. А семьдесят человек и ангел Джабраиль ничего не слышали. Воистину, Пророк Муса (мир ему) был вознесен на очень высокий уровень.

И он так сильно наслаждался Речью Аллаха, что незаметно для себя возжелал большего — увидеть своего Господа. И был настойчив в этом. А когда Пророк Муса (мир ему) продолжал настаивать, Всевышний Аллах сказал:

«Ты никогда не увидишь меня». «Смотри на эту гору! Если она останется на месте, ты сможешь увидеть Меня» (7 Сура «Аль-Араф», 143).

По другой передаче, Всевышний Аллах показал Мусе Свой маленький Нур за семьюдесятью занавесами. Когда Свет Аллаха отразился на этой горе, она разрушилась. Эта большая гора Зубейр находится в Мадъяне. Увидев Могущество и Величие Создателя, Пророк Муса (мир ему) не смог выдержать это, испугался и потерял сознание. В Коране говорится:





## جَعَلَهُ دَكًّا وَخَرَّ موسَى صَعِقًا فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ شُبْحَانَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أُوَّلُ الْوَلْ

«Когда же Муса пришел (на гору Синай) к назначенному Нами сроку, его Господь заговорил с ним, и (Муса) попросил: «О Господи! Яви мне Себя, чтобы я взглянул на Тебя». (Аллах) сказал: «Ты Меня не увидишь, но взгляни на гору. Если она устоит на своем месте, то и ты Меня увидишь». Когда же его Господь явил Себя горе, Он обратил ее в прах, и Муса пал, как громом пораженный. Когда он пришел в себя, то воскликнул: «Слава Тебе! Я обратился к Тебе с раскаянием, и я — первый из уверовавших» (7 Сура «Аль-Араф», 143).

Очнувшись, Муса (мир ему) понял, что совершил ошибку, и просил прощения у Всевышнего Аллаха.

Услышав Слово Всевышнего Аллаха, он напрочь забыл, что находится в этом мире, полагая, что уже наступил Ахират и что он в Раю, и очень сильно захотел увидеть Всевышнего. Отраженный Нур Аллаха разверз гору на мелкие кусочки, которые разлетелись в разные стороны. Гора мгновенно превратилась в «муку». Разлетаясь, некоторые частицы горы попали в воду, которая стала сладкой. К больным, испившим этой воды, возвращалось здоровье. От кусочков, попавших на бесплодную землю, она покрывалась растительностью, а все идолы опрокинулись. Всевышний Аллах говорит о Коране, который является Речью Алпаха:

«Если бы Мы ниспослали Коран на какую-либо гору, то ты увидел бы, что она смиренно разверзлась от страха перед Аллахом. Мы приводим людям эти притчи, дабы (дать им возможность) образумиться» (59 Сура «Аль-Хашр», 21).

Поэтому огромные горы, земля и небеса не хотели брать на себя ответственность. Эту истину Всевышний Аллах разъясняет нам в Коране:

«Воистину, Мы возложили ответственность на небеса, землю и горы, но они отказались нести ее, устрашившись, и Мы возложили ее на человека, и он, будучи несправедливым и невежественным, понес ее» (33 Сура «Аль-Ахзаб», 72).

После беседы Пророка Мусы (мир ему) со Всевышним Аллахом была ниспослана Тора. Сначала было семь или десять листов, а всего ниспослано сорок. Когда ниспосылалась Тора; за каждой буквой следовал ангел, а возглавлял всех ангелов Джабраил. На вершине горы Синай они вручили Тору Пророку Мусе (мир ему). И от такого важного события, от такой ответственности гора испугалась и раскололась.

#### Разговор на горе Синай

Пророк Муса (мир ему) спросил: «О мой Господь! Какие рабы более любимы Тобой?».

Всевышний Аллах сказал: «Те из рабов, которые восхваляют и не забывают Меня».

Пророк Муса (мир ему) снова спросил: «О мой Господь! А кто из рабов считается более знающим?»

Всевышний Аллах сказал: «Те рабы, которые обучают людей тому, чему научились сами, призывая идти по Истинному пути, которые внемлют наставлениям и через них воспитывают свой нафс, ограждая себя от плохого».

#### Золотой телец

Пройдя через Красное море, сыновья Исраиля вместе с Пророком Мусой (мир ему) встретили на своем пути одно племя, которое поклонялось идолам, напоминавшим головы коров. Увидев это, они просили Мусу сделать им такого же. Но Пророк Муса (мир ему) дал им наставления, что это большой ширк. Тогда люди, сожалея о своей просьбе, раскаялись.

Когда Пророк Муса (мир ему) оставив вместо себя своего брата Харуна, направился к горе Синай, некий неблагодарный человек из его племени по имени Самири, который не уверовал в пророчество Мусы, но лицемерно скрывал свое неверие, воспользовался отсутствием Мусы, собрал у людей золото и сделал из него тельца. Указав на него, Самири сказал: «Вот Господь Мусы, просто он забыл своего Господа!» И призвал людей поклониться этому идолу.

Самири был прекрасным ювелиром, мастером своего дела и очень искусно изготовил теленка, оставив в нем незаметные отверстия так, что когда дул ветер, теленок начинал мычать, как живой. А если ветер усиливался, из него исходили звуки, как будто дули в рожок. И Самири говорил: «Слышите, ваш «господь» с вами разговаривает».

Таким образом, некоторые из сыновей Исраиля, поверив Самири, сбились с Истинного пути, называя золотого теленка «богом» и поклоняясь ему. Пророк Харун (мир ему) предупреждал свой народ, настойчиво просил их не делать этого, но все его старания были тщетны.

وَلَقَدْ قَالَ لَهُمْ هَارُونُ مِنْ قَبْلُ يَا قَوْمِ إِنَّمَا فُتِنْتُمْ بِهِ وَإِنَّ رَبَّكُمُ الرَّحْمَنُ فَاتَّبِعُونِي وَأَطِيعُوا أَمْرِي قَالُوا لَنْ نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَاكِفِينَ حَتَّى يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَى **«А ведь Харун сказал им прежде** (т. е. до возращения Мусы):

«О мой народ! Вас только искушают тельцом, и, воистину, ваш Господь — только Милостивый. Так следуйте же за мной и повинуйтесь моим велениям».

Они ответили: «Мы не перестанем поклоняться тельцу, пока Муса не вернется к нам» (20 Сура «Та ха», 90-91);

«(Аллах) сказал: «Воистину, Мы подвергли твой народ испытанию после того, как ты ушел от них, и самаритянин ввел их в заблуждение» (20 Сура «Та ха», 85);

«Пока Муса отсутствовал, (находясь на горе Синай), его народ из своих (золотых) украшений отлил (идола для поклонения) в виде изваяния тельца, который мычал. Разве они не видели, что (телец) не разговаривал с ними и не вел их прямым путем? Они стали поклоняться ему (как божеству) и стали нечестивцами» (7 Сура «Аль-Араф», 148);

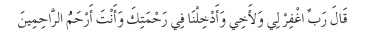
وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفاً قَالَ بِعْسَمَا خَلَفْتُمُونِي مِنْ بَعْدِيَ أَعَجِلْتُمْ أَمْرَ رَبِّكُمْ وَأَلْقَى الْأَلْوَاحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُّهُ إِلَيْهِ قَالَ ابْنَ أَمُو رَبِّكُمْ وَأَلْقَى الْأَلْوَاحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُّهُ إِلَيْهِ قَالَ ابْنَ أَمُّ بِعْدِي مَعَ الْقَوْمَ الْتَضْعَفُونِي وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِي فَلاَ تُشْمِتْ بِيَ الْأَعْدَاءَ وَلاَ تَجْعَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ بِيَ الْأَعْدَاءَ وَلاَ تَجْعَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ



«Когда Муса вернулся к своему народу во гневе и огорчении, он сказал: «Мерзко то, чему вы следовали в мое отсутствие. Неужели вы можете предвосхитить волю Господа своего?» Затем он бросил скрижали, схватил своего брата (Харуна) за волосы и потянул его к себе. (Харун) воскликнул: «О сын моей матери! Воистину, люди не признавали моей власти и чуть было не убили. Не давай врагам повода злодействовать и не причисляй меня к неправедным людям» (7 Сура «Аль-Араф», 150);

«(Муса, вернувшись), спросил: «О Харун! Когда ты увидел, что они сошли с пути истины, что помешало тебе следовать моим указаниям?» (Харун) ответил: «О сын моей матери! Не дергай меня за бороду и не тряси головы моей. Воистину, я боялся, что ты станешь обвинять меня (и скажешь): «Ты внес раскол меж сынов Исраила и ослушался моего веления»» (20 Сура «Та ха», 92-94).

Пророки Муса и Харун (мир им) были родными братьями. Харун обратился к своему брату со словами «О сын моей матери», потому что хотел, чтобы Муса (мир ему) проникся родственными чувствами и проявил к нему милосердие, ведь, несомненно, милосердие матери намного больше, чем милосердие отца или брата. Их мать была благочестивой, верующей женщиной, поэтому она удостоилась особенной любви и уважения со стороны своих сыновей.



«(Myca) ответил: «Господи! Прости меня и моего брата и осени нас Твоей милостью, ибо Ты — наимилосерднейший из милосердных» (7 Сура «Аль-Араф», 151);

«И Муса вернулся к своему народу во гневе и печали и сказал: «О мой народ! Разве ваш Господь не дал вам прекрасного обещания? Неужели вам показался долгим срок (исполнения обещанного)? Или же вам захотелось, чтобы вас покарал гнев Господа вашего, и потому вы нарушили обещание, данное мне?» (20 Сура «Та-ха», 86);

«Они ответили: «Мы не нарушали данного тебе обещания по свой воле. Однако мы были нагружены украшениями (египетского) народа, и мы бросили их (в огонь). Точно так же поступил самаритянин» (20 Сура «Та-ха», 87).

(То есть по поручению Самири они бросили свои украшения в огонь, чтобы сделать из них теленка).

«И (самаритянин) выплавил для них (из золотых украшений) изваяние тельца, который мычал. И сказали (самаритянин и его помощники): «Это и есть ваш бог и бог Мусы, но он забыл (его)» (20 Сура «Та-ха», 88).



Пророк Муса (мир ему) призвал свой народ совершить покаяние за содеянный ими грех. И рассказал об условии принятия покаяния — это сильное раскаяние и смерть.

Они ответили Пророку Мусе (мир ему): «Мы будем из числа терпеливых» и стали ждать решения Всевышнего.

«(Вспомните,) как сказал Муса, своему народу: «О народ мой! Вы обидели сами себя, поклонившись тельцу. Раскайтесь же перед Творцом, и пусть (благочестивые) убьют (грешников) среди вас. Это самое лучшее для вас пред Творцом. И Он простит вас, воистину, Он — прощающий, милосердный» (2 Сура «Аль-Бакара», 54).

Те, которые были обязаны убить, стояли над теми, которые должны были умереть за то, что отступили от истинной веры и поклонились идолу. Среди них были даже родственники.

«Когда же они раскаялись и убедились воочию, что сбились с пути истины, то сказали: «Если наш Господь не смилостивится над нами и не простит нас, то мы непременно окажемся среди заблудших» (7 Сура «Аль-Араф», 149).

Видя все происходящее, Пророки Муса и Харун (мир им) не выдержали и начали плакать, прося у Всевышнего Аллаха прощения. Всевышний Аллах Милостив, и Он исполнил их просьбу, ниспослав следующие аяты:

«Что же касается тех, которые вершили злые деяния, а потом раскаялись и уверовали, то, воистину, твой Господь (даже) после (совершения) их — прощающий, милосердный» (7 Сура «Аль-Араф», 153);

**«А затем, после всего происшедшего, Мы простили вас, надеясь, что вы будете благодарными»** (2 Сура «Аль-Бакара», 52).

После этого Пророк Муса (мир ему) обратился к Самири.

«(Myca) спросил: «А чего тебе было надобно, о самаритянин?» Он ответил: «Мне ведомо то, что неведомо им. Я взял горсть (земли) со следов посланца и бросил ее (в сплав), ибо так было угодно душе моей» (20 Сура «Та ха», 95-96).

По мнению толкователей Корана, Самири утверждал, что он взял горсть земли со следов посланца (это был ангел Джабра-иль, который пришел к Мусе (мир ему)), которого видел он один, а другие люди не видели.

قَالَ فَاذْهَبْ فَإِنَّ لَكَ فِي الْحَيَاةِ أَنْ تَقُولَ لَا مِسَاسَ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِداً لَنْ تُحْلَفَهُ وَانْظُوْ إِلَى إِلْهِكَ الَّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفاً لَنُحَرِّقَنَّهُ ثُمَّ لَنَسْفِقَنَّهُ فِي الْيَمِّ نَسْفاً «(Myca) сказал: «Прочь отсюда! Тебе придется в этой жизни кричать: «Не касайтесь (меня)», а (в будущей жизни) тебя ждет неотвратимое наказание. Смотри же на своего бога, которому ты поклонялся: мы непременно сожжем его и развеем пепел по морю» (20 Сура «Та ха», 97).

Передается, что после проклятия Пророком Мусой (мир ему) Самири, о котором говорится в аяте, тот заболел заразной болезнью и до конца своей жизни был вынужден находиться вдалеке от людей.

«Воистину, тех, которые поклонялись тельцу, постигнет гнев их Господа, а также унижение в этой жизни. Так Мы воздаем тем, кто измышляет ложь» (7 Сура «Аль-Араф», 152).

«Когда гнев Мусы улегся, он поднял скрижали, на которых были начертаны направление на прямой путь и милость для тех, кто страшится Господа своего» (7 Сура «Аль-Араф», 154).

Всевышний Аллах приказал выбрать семьдесят представителей из всех сыновей Исраиля, чтобы они вместе совершили покаяние за то, что поклонились теленку. По приказу Всевышнего Аллаха Пророк Муса (мир ему) и семьдесят человек отправились на гору Синай. Но неблагодарный народ вновь показал свое невежество, сказав, что хочет увидеть Всевышнего Аллаха. После их дерзкого желания в том месте, где они находились, произошло землетрясение. Они упали ниц, потеряв сознание. Пророк Муса

(мир ему) у Милостивого Аллаха просил прощения, и Всевышний Аллах удалил от них эту беду.

«(Вспомните,) как вы воззвали: «О Муса, мир Тебе! Мы не станем верить тебе, пока не увидим Аллаха воочию». И вас поразила молния, и вы увидели это воочию.

Затем Мы вернули вас к жизни после того, как вы лишились сознания, чтобы возблагодарили (Hac)» (2 Сура «Аль-Бакара», 55-56);

«И Муса, отобрал из своего народа семьдесят мужей (для встречи с Нами) в назначенный Нами срок. А когда пред ними (на горе Синай) содрогнулась земля, Муса, сказал: «Господи! Если бы Ты пожелал, то погубил бы их прежде, а также и меня. Станешь ли Ты губить нас за то, что совершили какие-то глупцы из нашей среды? Все это — лишь испытание, которым Ты уводишь с прямого пути, кого пожелаешь, и ведешь по нему, кого хочешь. Ты — наш Покровитель, прости же и помилуй нас, ибо Ты — наилучший из прощающих!» (7 Сура «Аль-Араф», 155).

После этого сыновья Исраиля некоторое время жили довольно спокойно, но затем снова стали проявлять неблагодарность, говоря, что приказы Торы для них затруднительны, им



тяжело их выполнять. Они забыли про свое обещание, которое дали при покаянии. Тогда Всевышний Аллах показал им гору Синай, которая была для них как предупреждение. Увидев это чудо, они сильно испугались, пав лицами ниц, ожидая, что гора вот вот разрушится.

«(Вспомните,) как Мы взяли с вас обещание, воздвигли вам (Синайскую) гору (и сказали): «Держитесь крепко за то, что даровали вам, помните то, что содержится в дарованном, и тогда, быть может, вы станете богобоязненными».

И после всего этого вы отвернулись от Аллаха! И если бы не благоволение Аллаха к вам и не милосердие Его, вы непременно потерпели бы урон» (2 Сура «Аль-Бакара», 63-64).

Несмотря на все это, они оставались неблагодарными. Те же, которые умышленно перешли границы дозволенного, понесли наказание от Всевышнего Аллаха.

«Вы, конечно, знали тех из вас, которые нарушили субботний (запрет). Мы же (в наказание) велели им: «Пребывайте презренными обезьянами».

И Мы сделали это (наказание) наглядным примером для современников и будущих поколений и назиданием для богобоязненных» (2 Сура «Аль-Бакара», 65-66).



Аллах Всевышний превратил грешников в обезьян, а затем уничтожил. Но это не говорит о том, что человек произошел от обезьяны, так как никакой «эволюции» не было. И Аллах Всевышний говорит в Коране, что означает:

«А за то, что они нарушили договор, Мы прокляли их и ожесточили их сердца. Они искажают (смысл Писания), неверно толкуя (значения) слов. И они предали забвению ту его часть, которую им велено было помнить. А ты и впредь будешь узнавать о том, что они вершат измену, кроме, быть может, некоторых из них. Но ты прости их и извини. Ведь Аллах любит творящих добро» (5 Сура «Аль-Маида», 13).

Таврат — это всего один свиток, который никто наизусть не знал. Когда вавилонцы завоевали Иерусалим, захватив в плен сыновей Исраиля, этот свиток исчез. Спустя много лет, получив свободу, сыны Исраиля по частям восстанавливали Тору из того, что они еще помнили. Нынешняя Тора содержит эти несовершенные разрозненные части и краткое описание жизни Пророка Мусы (мир ему).

#### Жертвоприношение коровы

Однажды у сынов Исраиля был найден убитым очень богатый человек по имени Амиль. Убийцей был его двоюродный брат, который заведовал богатством Амиля и хотел завладеть его женой.

Убийца намеренно оставил мертвое тело между двумя деревнями, чтобы люди, населявшие их, стали враждовать, обвиняя друг друга в этом преступлении.



Народ обратился к Мусе (мир ему), чтобы он нашел убийцу и восстановил справедливость. Пророк Муса (мир ему) сомневался относительно убийцы, поэтому не смог принять какое либо решение. Тогда он обратился ко Всевышнему Аллаху, прося у Него помощи. Всевышний Аллах велел жителям принести в жертву корову. Сыновья Исраиля сказали: «Какая связь между убийством и жертвоприношением? Ты что, издеваешься над нами?» На что Пророк Муса ответил: «Я только сообщаю вам веление моего Господа».

Об этом сказано в Коране:

وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقَرَةً قَالُوا أَتَتَّخِذُنَا هُزُواً قَالَ أَعُوذُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا هِيَ قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لاَ فَارِضٌ وَلاَ بِكُرٌّ عَوَانٌ بَيْنَ ذَلِكَ فَافْعَلُوا مَا تُؤْمَرُونَ قَالُوا يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لاَ فَارِضٌ وَلاَ بِكُرٌّ عَوَانٌ بَيْنَ ذَلِكَ فَافْعَلُوا مَا تُؤْمَرُونَ قَالُوا ادْعُلَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا لَوْنُهَا قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَافَرًا مَا تُؤْمُونَ فَالِّهَا مَقَرَةً صَافَةً عَلَوْ لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ ال

«(Вспомните,) как Муса сказал своему народу: «Воистину, Аллах велит вам закласть корову». Они спросили: «Не шутишь ли ты с нами?» Он ответил: «Уповаю на Аллаха, чтобы не оказаться невеждой». Они сказали: «Призови к нам твоего Господа, чтобы Он объяснил нам, какая она». Тот ответил: «Он говорит, что она не старая и не телочка, нечто среднее между тем и другим. Поступайте же так, как вам велено». Они сказали: «Призови к нам твоего Господа, пусть Он скажет нам, какой она масти». Муса ответил: «Воистину, Он говорит, что это светло желтая корова, она радует (глаз) тех, кто смотрит на нее» (2 Сура « Аль-Бакара», 67-69).

Корова, соответствовавшая требованиям Всевышнего Аллаха, была найдена у женщины, которая одна воспитывала своих детей сирот. Поэтому она не хотела продавать ее, сказав, что ко-



рова кормит их всех. Она сначала требовала за нее 1000 монет. Муса (мир ему) сказал своему народу: «Купите эту корову за ту сумму, которую она требует». Народ Мусы согласился, но женщина удвоила цену.

Узнав это, они отказались купить корову и сказали об этом Пророку Мусе (мир ему).

Сказано в Коране:

«Они сказали: «Призови к нам твоего Господа, чтобы Он объяснил нам, какова же она: ведь для нас все коровы похожи одна на другую. И тогда мы, если соизволит Аллах, непременно будем на верном пути».

Ответил Муса: «Воистину, Он говорит, что она — корова, не приученная пахать пашню или крутить оросительное колесо, без изъянов и без отметины». Они сказали: «Теперь ты сказал точно». Они ее заклали, а ведь были близки к тому, чтобы не сделать этого» (2 Сура «Аль-Бакара», 70-71).

Людям почти удалось купить и принести в жертву корову, продаваемую за 2000 монет. Но женщина вновь передумала и увеличила сумму до 10000. Затем она сказала: «Я могу продать вам корову с условием, что когда вы ее принесете в жертву и снимете с нее шкуру, то наполните ее золотом». Народ Мусы пришел к Пророку и сообщил ему эту новость, и он им ответил: «Купите ее за любые деньги». После чего они наконец решили: «Купим эту корову и тем самым выполним приказ Всевышнего Аллаха, иначе мы не сможем принести ее в жертву».



Сказано в Коране:

«(Вспомните,) как вы убили человека и препирались относительно убийцы. А ведь Аллах раскрывает то, что вы утаиваете» (2 Сура «Аль-Бакара», 72).

Когда люди не хотели платить большие деньги за корову, Пророк Муса (мир ему) сказал им, что если они откажутся принести в жертву именно эту корову, тогда убитый не воскреснет. И народ Мусы был вынужден наполнить шкуру коровы золотом, как того требовала женщина.

Сказано далее в Коране:

«Мы повелели: «Прикоснитесь к покойнику какой-либо частью закланной коровы». Так воскрешает Аллах мертвых и являет вам Свои знамения, — быть может, вы поймете» (2 Сура «Аль-Бакара», 73).

В этом аяте сказано, что надо коснуться его куском мяса жертвенной коровы. Но это не означает: чтобы воскресить коголибо, Всевышний Аллах нуждается в каких-либо средствах.

Когда мертвого коснулись языком коровы, он ожил и рассказал всю правду о том, как и по какой причине его убили двоюродные братья, и снова умер.

После этого сразу же была восстановлена справедливость: Пророк Муса (мир ему) наказал двух молодых людей, причастных к этому убийству.

#### Поучительные уроки из этой истории

После каждого неповиновения евреев Всевышний Аллах увеличивал их трудности. Если бы они сразу принесли в жертву



любую корову, следуя первому приказу Всевышнего, для них это было бы очень легко. Но они задавали много вопросов, как бы не желая выполнять приказ Всевышнего Аллаха, и тем самым усложняли себе задачу. Незнание ими границ дозволенного привело их к трудностям.

Поэтому в религии Ислам запрещается задавать ненужные вопросы, например о Божественном предопределении.

Всевышний Аллах приказал людям принести в жертву именно корову, потому что они поклонялись ей. Это было сделано, для того чтобы показать, что в корове нет никакой божественности. Иногда человек, следуя за своими чувствами, сотворяет себе кумира, которого можно постичь разумом, и тем самым ввергает себя в заблуждение.

С другой стороны, без жертвы люди не могли найти убийцу, и это усиливало раздор между ними. Посредством жертвоприношения коровы были найдены убийцы и восстановлен мир.

Некоторые из сыновей Исраиля сомневались в воскрешении после смерти. Этот случай развеял все их сомнения.

#### Вменение в обязанность пятикратного намаза

Во время Мираджа Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) несколько раз встречался с Пророком Мусой (мир ему). Когда Посланник Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует) получил приказ совершать 50 кратный намаз, в одну из этих встреч Пророк Муса сказал ему: «Я жил среди сынов Исраиля и по опыту знаю, что твоя умма не в состоянии выполнять такое количество намазов. Поэтому проси у Всевышнего Аллаха, чтобы Он уменьшил это число». После чего Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) пять раз обращался к Всевышнему, и Он сократил число молитв до пяти. (Бухари, «Салят», 1; Муслим «Иман», 263).

Мудрость этой истории заключается в том, чтобы уметь воспользоваться опытом предыдущих поколений.



#### Карун

Передается, что Карун приходился Мусе (мир ему) дядей или двоюродным братом по отцу и был самым лучшим чтецом Торы после Мусы. Он был очень беден, но после дуа Мусы Аллах одарил его знанием «симья» — умением превращать металлы в золото. До принятия Ислама Карун был представителем сыновей Исраиля при Фараоне и сильно угнетал своих подчиненных. После того как уверовал, он стал усердно совершать поклонение Всевышнему Аллаху.

Но однажды проклятый шайтан явился к нему в образе человека и стал его другом. Улучшив минутку, он сказал ему дружески: «О Карун! Зачем нам жить подаяниями. Давай поработаем один день в неделю, а остальные будем поклоняться Всевышнему Аллаху». Это понравилось Каруну, и он согласился. Они пошли на рынок, поработали один день, доход от которого был достаточен им на оставшиеся дни недели. Шайтан, добившись от Каруна первой уступки, сказал: «Видишь, Карун, мы ни в чем не нуждаемся. Давай половину недели работать, а в другие дни совершать ибаду. Тогда у нас будет возможность оставшиеся деньги раздавать бедным ради Всевышнего Аллаха». Каруну, привыкшему идти на уступки, это понравилось еще больше. Так шайтан смог обмануть Каруна, и они стали работать больше, чтобы больше радовать бедных. Со временем в сердце Каруна возникла любовь к этому миру. Он сильно разбогател через знание симья и возгордился, забыв, что это знание было дано ему после дуа Мусы (мир ему). В Коране сказано:

إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِنْ قَوْمٍ مُوسَى فَبَغَى عَلَيْهِمْ وَآتَيْنَاهُ مِنَ الْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوءُ بِالْعُصْبَةِ أُولِي الْقُوَّةِ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لَا يُحِبُّ الْفُرِحِينَ لَا تَفْرَحْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفُرِحِينَ

«Воистину, Карун был из того же народа, что и Муса, но он притеснял его (т. е. народ). Мы же даровали ему так много сокровищ, что под ключами от них изнывал целый отряд силачей. И тогда (люди) из его народа сказали ему: «Не ликуй (в самообольщении), ибо Аллах не любит кичливых"» (28 Сура «Аль-Касас», 76).

Карун, сердце которого переполняла любовь к богатствам Дуньи, уже не мог выслушивать советы и наставления Мусы (мир ему). Когда Пророку Харуну (мир ему) было поручено вести дела жертвоприношения, Карун проявил всю свою низость. Взбешенный, он пришел к Мусе (мир ему) и сказал: «Ты поручил своему брату обязанность, которой нет у меня. Я же читаю красивее Тору, чем он, поэтому я достойнее его. Разве я могу терпеть такую несправедливость?!» На что Пророк Муса ответил: «Не я поручил Харуну эту должность, а Всевышний Аллах». Но Карун сказал: «Пока ты не предъявишь доказательства, я не могу в это поверить». После этого Пророк Муса (мир ему) собрал всех глав родов Исраиля и приказал: «Принесите свои посохи. Оставим их в одном месте. Тот, чей посох зазеленеет, будет достоин этой должности».

Все принесли свои посохи и оставили в храме, где совершали поклонение. И только посох Харуна (мир ему) дал зеленые побеги. После этого явного чуда Муса (мир ему) обратился к Каруну: «О Карун! Разве я это сделал?» Карун растерялся. Зная истину, но все же подчиняясь своим страстям, он сказал: «Это не что иное, как колдовство». И, разгневанный, покинул Мусу (мир ему).

Всевышний Аллах повелел евреям носить на своей одежде синие ленты. Но Карун не согласился с этим, сказав, что это делается только для того, чтобы отличать рабов от их хозяев.

Гнев Каруна на Мусу (мир ему) все возрастал. Зависть сжигала его изнутри. Чтобы окружающие любили и уважали его, он часто созывал гостей, щедро потчевал их и расхваливал себя. Однажды по велению Всевышнего Аллаха Пророк Муса (мир ему) посчитал закят с имущества Каруна и потребовал его выплатить.



Но Карун сказал: «Теперь ты положил глаз на мое богатство? Эти деньги я сам заработал!» В Коране говорится:

وَابْتَغِ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ وَلَا تَنْسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُ الْفُسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُ الْمُفْسِدِينَ قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْم عِنْدِي أَوَلَمْ يَعْلَمْ لَا يُحِبُ الْمُفْسِدِينَ قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْم عِنْدي أَولَمْ يَعْلَمْ أَنَّ اللَّهُ قَدْ أَهْلَكَ مِنْ قَبْلِهِ مِنَ القُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُ قُوَّةً وَأَكْثَرُ جَمْعاً وَلَا يُسَلَّ مِنْهُ قُوَّةً وَأَكْثَرُ جَمْعاً وَلَا يُسَتِيهِ قَالَ اللَّهُ عَنْ ذُنُوبِهِمُ الْمُحْرِمُونَ فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي وَلَا يُسَتِيهِ قَالَ الَّذِينَ يُرِيدُونَ الْحَيَاةَ الدَّنْيَا يَا لَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوتِي قَارُونُ إِيلَةً لَكُو حَظِّ عَظِيم وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيْلَكُمْ ثَوَابُ اللَّهِ تَعِيثَ إِينَّهُ لَلُهُ لَدُو حَظٌ عَظِيم وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيْلَكُمْ ثَوَابُ اللَّهِ تَعَيْرُ لِمِنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً وَلَا يُلَقَاهَا إِلاَّ الصَّابِرُونَ لَكُمْ أَنُوالِكُمْ وَلَا يَلَقَاهَا إِلاَ الصَّابِرُونَ لَهِمُ اللَّهُ عَيْرًا مَا إِلَى اللَّهُ الْمُونَ وَمَولَ صَالِحاً وَلَا يُلَقَاهَا إِلاَّ الصَّابِرُونَ اللَّهُ الْمَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً وَلَا يُلَقَاهَا إِلاَّ الصَّابِرُونَ

«А при помощи того, что Аллах даровал тебе, стремись обрести обитель будущей жизни. Не пренебрегай и долей твоей в этом мире, твори добро, подобно тому как Аллах сотворил добро для тебя, и не стремись к бесчинству на земле, ибо Аллах не любит бесчинствующих».(Карун) ответил: «То, что даровано мне, (даровано) за мое умение». Неужели он не знал, что Аллах до него погубил (целые) поколения, которые превосходили его мощью и богатством? Подобных грешников даже допрашивать не станут (в Судный день). (Карун) вышел к своему народу во всем великолепии. Те, которые жаждут (благ) этого мира, сказали: "О, если бы и нам было даровано то же, что Каруну! Воистину, у него — великий удел!" А те, которым было даровано знание, сказали: "Горе вам! Аллах лучше вознаграждает тех, кто уверовал и творил праведное дело. И обретут награду только терпеливые"» (28 Сура «Аль-Каcac», 77-80).

#### Мерзкая клевета

Однажды Карун, собрав сыновей Исраиля и пригласив Пророка Мусу (мир ему), обратился к нему: «О Муса! Расскажи нам повеление Аллаха, как поступить с вором и прелюбодеем, и как поступить, если ты сам будешь из них». Пророк Муса (мир ему) ответил: «Вору отрубить руку, прелюбодея убить». Карун повторил свой вопрос: «А если ты сам поступишь так?» Пророк Муса (мир ему) ответил: «То же самое». После этого ответа коварный Карун, замысливший хитрый план, подозвал женщину из толпы и сказал ей: «О женщина! Расскажи всем о той мерзости, которую ты совершила с Мусой!» Эта грязная клевета привела Пророка Мусу (мир ему) в сильный гнев. Женщина подошла к ним и хотела что то сказать, но не смогла, так как язык у нее отнялся. Разгневанный Муса воскликнул: «О женщина! Во Имя Аллаха, Который открыл дорогу в Красном море и ниспослал Тору, скажи правду: знаю ли я тебя и есть ли между нами связь?!» Женщина с великим сожалением сказала: «О Myca! Карун дал мне много денег и уговорил оклеветать тебя». И после этих слов искренне покаялась.

Муса (мир ему) пал ниц и воззвал: «О мой Господь! Накажи их!» После этого проклятья земля разверзлась и поглотила Каруна и его приспешников со всем их богатством.

Сказано в Коране:

«И тогда Мы повелели земле поглотить Каруна и дом его. Не было у него сподвижников, которые помогли бы ему против Аллаха, и сам он не смог помочь себе» (28 Сура «Аль-



Карун был уничтожен за его безмерную любовь к этому миру и зависть. Всевышний Аллах говорит в следующих аятах, что от зла завистников надо полагаться на Него.

«Скажи: "Ищу убежища у Господа рассвета от зла того, что Он сотворил, от зла ночного мрака, когда он застилает (мир), от зла дующих на узлы (колдуний), от зла зависти завистника"» (113 Сура « Аль-Фаляк», 15).

Воистину, участь завистников — это горькое наказание.

Люди, завидовавшие богатству Каруна и его друзей, увидев его гибель, пожалели о своей зависти.

Сказано в Коране:

«А те, которые еще вчера завидовали его положению, наутро сказали: «Горе! Аллах дарует удел щедро или умеренно тому из Своих рабов, кому пожелает. Если бы Аллах не был милостив к нам, то (земля по Его воле) поглотила бы нас. Горе! И в самом деле неверные не преуспеют». Будущий мир Мы даруем (лишь) тем, кто не стремится к высокому положению на земле, а также к нечестию. (Счастливый) исход — только богобоязненным» (28 Сура «Аль-Касас», 82-83).



В истории Каруна есть поучительные уроки для уммы: горделивых, завистливых и забывших о Судном дне ждет страшный конец.

Некоторые исламские ученые по поводу клеветы на Мусу (мир ему) сказали следующее: «Пророк Муса (мир ему) до этой клеветы без получения откровения убил Фатуна небольшим толчком. Это всегда его мучило. В связи с этим Всевышний Аллах напрямую сказал ему: «Ты убил человека» («Та ха», 40). То есть Всевышний Аллах сказал ему: "Ты убил копти без Нашего приказа и Нашего разрешения». Из этого мы понимаем, что за те поступки, которые Муса совершил без приказа Всевышнего Аллаха, его самого несколько раз оклеветали.

#### Муса и Хыдр (мир им)

После гибели Фараона в Красном море Муса (мир ему) стал произносить красноречивые и взволнованные проповеди сынам Исраиля. Слышавшие его люди наслаждались его речами и приходили в восторг. Один из них сказал: «О Посланник Аллаха! Есть ли человек, знающий больше, чем ты?» Муса (мир ему) ответил: «Нет, я не знаю такого». И сразу последовало Божественное откровение: «Там, где соединяются два моря, есть Мой благочестивый раб, которого Я одарил лядунни ильм (знание сокровенного). Иди к нему с одним из благочестивых людей твоей общины». Человек, на которого указал Аллах, был Хыдр. Пророк Муса (мир ему) взмолился: «О мой Господь! Как я смогу найти этого человека?» Всевышний ответил: «Положи в свою сумку соленую рыбу. Где эта рыба выскользнет в море, там найдешь его». Пророк Муса (мир ему) сразу отправился на поиски Хыдра с другом по имени Юша бин Нун.

Передается, что когда они остановились для отдыха, Муса (мир ему) уснул, а рыба ожила и скользнула в море. Проснувшись, Пророк Муса (мир ему) сказал: «Пойдем дальше, возможно, нам предстоит еще долгий путь». Сказано в Коране:



### وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِفَتَاهُ لَا أَبْرَحُ حَتَّى أَبْلُغَ مَحْمَعَ الْبَحْرَيْنِ أَوْ أَمْضِيَ حُقُباً

«(Вспомни, Мухаммад,) как Муса сказал своему слуге: "Я буду идти, пока не дойду до того места, где сливаются оба моря, если бы даже пришлось потратить (многие) годы"» (18 Сура «Аль-Кахф», 60).

Мавляна Джалялетдин Руми описывает поучительные уроки и мудрость этой истории следующим образом: «О благородный человек! Посмотри на духовную жажду Мусы Калимуллах (удостоенный чести говорить с Аллахом), послушай, что он говорит: «Несмотря на то, что у меня есть такое высочайшее поручение (пророчество), я не чувствую себя великим, иду искать Хыдра, который осветит мою душу».

Когда Муса (мир ему) собрался на поиски Хыдра, его народ сказал ему: «О Муса! Ты оставляешь нас и идешь искать человека степенью ниже тебя. Ты же Пророк! Как долго ты можешь искать его? То, что ты ищешь, есть в тебе, и это ты знаешь. О великий, как небеса, Пророк! Сколько ты будешь считать себя низким?» Муса ответил: «Умоляю, не препятствуйте движению солнца и луны! Я — луна пророчества, а Хыдр — солнце познавших! Есть Пророки степенью выше меня, а Хыдр — наивысший среди познавших». Пророк Муса, продолжая, сказал: «Я иду общаться с высочайшим познавшим человеком в место, где сходятся два моря».

Сказано в Коране о Пророке Мусе (мир ему) и Юше бин Нун:

«Когда они прибыли к тому месту, где сливаются оба моря, то (оказалось), что они забыли свою рыбу. И вдруг она двинулась в путь по направлению к морю» (18 Сура «Аль-Кахф», 61).

На самом деле, Юша бин Нун видел, как рыба скользнула в море, но забыл сказать об этом Пророку. После долгой дороги они, наконец, остановились для отдыха под деревом. Сказано в Коране:

«Когда они прошли (некоторое расстояние), Муса сказал слуге: "Неси наш обед, ведь мы устали (и проголодались) в пути"» (18 Сура «Аль-Кахф», 62).

Юша бин Нун вдруг вспомнил: «Я забыл еду в том месте, где рыба ушла в море».

В Коране рассказывается:

«Слуга ответил: «Послушай: когда мы укрылись под скалой, то я забыл о рыбе, а позабыл я о ней только по наущению шайтана. И она уплыла в море. Вот так чудо!» (Муса) воскликнул: «Это именно то, чего мы желали!» И оба они вернулись назад по своим следам. Они встретили одного из Наших рабов, которому Мы даровали милость и обучили его тому, что Нам ведомо» (18 Сура «Аль-Кахф», 63-65).

Лядунни ильм (сокровенное знание) дается некоторым избранным рабам Всевышнего Аллаха. Это знание связано с сердцем, и его невозможно получить из книг. Чтобы удостоиться этого знания, надо очистить свое сердце и воспитать свой нафс.



Всевышний Аллах сказал о Хыдре (мир ему) следующее:

«Они встретили одного из Наших рабов, которому Мы даровали милость и обучили его тому, что Нам ведомо» (18 Сура «Аль-Кахф», 65).

В Коране сказано:

«Страшитесь же Аллаха, Аллах вас учит (добру), Аллах знает обо всем сущем» (2 Сура « Аль-Бакара»,282).

Передается от Али бин Абу Талиба: «Внутреннее знание — это некоторые тайны и мудрости Аллаха. Он дает это, кому пожелает» (Ас-Суйюти, «Аль-Джамиус сагир», II, 61).

Когда Муса (мир ему) нашел Хыдра сидящим на камне и завернувшимся в плащ, он поприветствовал его и представился. Хыдр сказал: «Значит, это ты — Пророк сыновей Исраиля?» Муса сказал: «Это ты — самый знающий среди людей, о котором сообщил мне Всевышний Аллах?» Хыдр ответил: «О Муса! Аллах дал мне знание, которого нет у тебя, а тебе — знание, которого нет у меня».

Потом Муса (мир ему) попросил передать ему эти знания. Он хотел узнать истину, которую невозможно постичь разумом. Сказано в Коране:

«Муса спросил его: «Не последовать ли мне за тобой, чтобы ты научил меня тому, что дано тебе знать о прямом пути?» (Наш раб) ответил: "У тебя не хватит терпения (учиться) у меня. Да и как тебе (внимать) терпеливо тому, в чем ты не разбираешься?"» (18 Сура «Аль-Кахф», 66-68).

Этими словами Хыдр (мир ему) определил характер Мусы (мир ему). Он объяснил ему его самого, что проявится в конце этой истории. Урок, который должен был получить Муса, — это знание своего места и терпение. Сказано в Коране:

«(Myca) сказал: "Если на то будет воля Аллаха, ты убедишься, что я терпелив и не ослушаюсь ни в чем твоего веления"» (18 Сура « Аль-Кахф», 69).

Хыдр (мир ему) предупредил Мусу (мир ему) : «Пока я не открою тебе тайну произошедшего, не спрашивай ни о чем, а о споре даже не думай». Сказано в Коране:

«(Наш раб) сказал: "Если последуешь за мной, то не спрашивай меня ни о чем, пока я сам не заговорю с тобой (о моих поступках)"» (18 Сура «Аль-Кахф», 70).

И они отправились в известное путешествие. В аятах Корана мудрость этой истории рассказывается так:

فَانْطَلَقَا حَتَّى إِذَا رَكِبَا فِي السَّفِينَةِ خَرَقَهَا قَالَ أَخرَقْتَهَا لِتُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ حِئْتَ شَيْئاً إِمْراً قَالَ لَا تُوَاحِدْنِي بِمَا نَسِيتُ شَيْئاً إِمْراً قَالَ لَا تُوَاحِدْنِي بِمَا نَسِيتُ وَلا تُرْهِقْنِي مِنْ أَمْرِي عُسْراً فَانْطَلَقَا حَتَّى إِذَا لَقِيَا غُلَاماً فَقَتَلَهُ قَالَ أَقَتَلْتَ نَفْساً وَلا تُرْهِقْنِي مِنْ أَمْرِي عُسْراً فَانْطَلَقَا حَتَّى إِذَا لَقِيَا غُلَاماً فَقَتَلَهُ قَالَ أَقَتَلْتَ نَفْساً وَلا تُرْهِقْنِي مِنْ أَمْرِي عُسْراً فَانْطَلَقَا حَتَّى إِذَا لَقِيا غُلَاماً فَقَتَلَهُ قَالَ أَقَتَلْتَ نَفْسا وَكَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِي وَكِيَّةً بِغَيْرِ نَفْس لَقَدْ جِئْتَ شَيْعاً نُكْراً قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْراً قَالَ إِنْ سَأَلْتُكَ عَنْ شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلا تُصَاحِبْنِي قَدْ بَلَغْتَ مِنْ لَدُنِّي عُذْراً فَانْطَلَقَا حَتَّى إِذَا أَتَيَا أَهْلَ قَرْيَةٍ اسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا فَأَبُواْ أَنْ يُضَيِّفُوهُمَا فَوَجَدَا فَانْظَلَقَا حَتَّى إِذَا أَتَيَا أَهْلَ قَرْيَةٍ اسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا فَأَبُواْ أَنْ يُضَيِّفُوهُمَا فَوَجَدَا

فِيهَا جِدَاراً يُرِيدُ أَنْ يَنقَضَّ فَأَقَامَهُ قَالَ لَوْ شِئْتَ لَاتَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْراً قَالَ هَذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَبَيْنِكَ سَأَنبَئُكَ بِتَأْوِيلِ مَا لَمْ تَسْتَطِعْ عَلَيْهِ صَبْراً أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسَاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ فَأَرَدتُّ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَاءَهُمْ مَلِكٌ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَة غَصْباً وَأَمَّا الْغُلَامُ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَا أَنْ يُرْهِقَهُمَا طُغْيَاناً وَكُفْراً فَغَيْنةً غَصْباً وَأَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ وَكَانَ وَكُانَ أَبُوهُمَا خَيْراً مِنْهُ زَكَاةً وَأَقْرَبَ رُحْماً وَأَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لَعْمَا وَكَانَ تَحْتَهُ كَنزَ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحاً فَأَرادَ لِغُلَامَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنزَ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحاً فَأَرادَ لِغُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنزَ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحاً فَأَرادَ لِغُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنزَ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحاً فَأَرادَ رَبُّكَ أَنْ يُنْلِكُ أَقُلُهُمُ اللّهُ عَنْ أَنْ يُبْلِكُ فَمَا وَكَانَ تَحْتَهُ كَنزَ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحاً فَأَرادَ رَبُّكَ أَنْ يُنْلِغُ أَشُدَى عَلَيْهُ مَا لَمْ تَسْطِعْ عَلَيْهِ صَبْراً عَنْ أَمْرِي ذَلِكَ تَأُويلُ مَا لَمْ تَسْطِعْ عَلَيْهِ صَبْراً

«И они вдвоем двинулись в путь. И вот, когда они были на корабле, (Наш раб) сделал (в нем) пробоину. (Муса) спросил: «Ты сделал пробоину, чтобы потопить тех, кто на корабле? Ты совершил предосудительный поступок». (Наш раб) спросил: «Разве не говорил я тебе, что ты не сможешь терпеливо сносить мои поступки?» (Myca) сказал: «Не кори меня за то, что я запамятовал, и не будь суров со мной за то, что я сделал». Они (опять) двинулись в путь (и шли), пока не встретили мальчика. (Наш раб) убил его, и (Муса) спросил: «Неужели ты убил невинного человека, а не в возмездие за (убиенную) душу? Ты поступил предосудительно». (Тот) сказал: «Разве не говорил я тебе, что ты не снесешь терпеливо мои поступки?» (Myca) сказал: «Если я впредь спрошу тебя о чем либо, то не сопутствуй мне. Вот тебе мои извинения». Они вновь пустились в путь. Пришли они в какое-то селение и попросили жителей накормить их, но те отказались оказать им гостеприимство. А в селении том они набрели на (покосившуюся) стену, готовую рухнуть. (Наш раб) выпрямил ее, и (Myca) сказал: «При желании ты мог бы получить за это мзду». Тот ответил: «Настала пора нам расстаться. А теперь я растолкую тебе (мои поступки), к которым ты не смог отнестись с терпением. Что касается корабля, то он принадлежал беднякам, труженикам моря. Я хотел (временно) испортить его, поскольку (владельцам корабля) угрожал царь, силой отбиравший все суда. И мы хотели, чтобы Господь взамен этого (ребенка) даровал им сына, который был бы чище (душой) и милосерднее. Что же касается стены, то она была собственностью двух мальчиков сирот из того города. Под стеной был зарыт клад, принадлежавший им (по наследству). Отец их был праведным мужем, и твой Господь пожелал, чтобы они извлекли клад по милости Господа твоего, достигнув совершеннолетия. Я поступал не по своему усмотрению. Вот толкование тех поступков, с которыми ты не мог смириться терпеливо»» (18 Сура «Аль-Кахф», 71-82).

Если половину обычных знаний человек получает через ответы на вопросы, то в лядунни ильм это не разрешается. Здесь многое зависит от способности самого искателя.

Так, научные знания и талант великого архитектора Синана во время постройки мечети Сулеймания превышают знания всех участников строительства. Хотя возможно, что Синан знает меньше каменщика о способе укладки мрамора, это не говорит о его недостатке, ведь каменщик все же подчиняется архитектору.

Действительно, история великого Пророка Мусы (мир ему), отправленного Всевышним за знаниями к богобоязненному человеку Хыдру, заслуживает особого внимания. Не является недостатком Мусы получение такого рода знаний от человека, который их имеет. Несмотря на то, что Муса был великим Пророком, ему не были даны все знания. Это показывает нам, что Знание Всевышнего Аллаха безгранично.

Другой поучительный урок этой истории заключается в том, что человек может понять происходящее, только глядя на причины событий. Если нет видимой причины, то человеческий разум не в состоянии понять это.

Человеческий разум во многих случаях бессилен понять чтолибо. Как зрение и слух имеют свои пределы, так и разум человека ограничен. Когда нечто выходит за эти пределы, человек уже не может понять то, что происходит вокруг него.



Имам Аль-Газали по этому поводу говорит следующее: «Невозможно понять Божественные тайны разумом. Где заканчиваются границы разума, надо подключать сердце. Только сердцем можно познать Всевышнего Аллаха». В своей известной книге «Тахафутуль Фалясифа» Аль-Газали опровергает доводы философов, которые они приводят на основе разума, тем самым доказывая его несостоятельность и бессилие.

Великий ученый описывает свое духовное состояние следующим образом: «Истерзал свой разум, едва не лишившись его и достиг предела за которым он абсолютно бессилен. Узнал, что невозможно понять Божественные тайны ничем, кроме сердца. Долго молил Всевышнего Аллаха. После долгих размышлений, зикра и воздержания достиг этого и спасся».

Если анализировать историю Хыдра, пробоина в дне судна — это угнетение по отношению к его владельцу. Но на самом деле, этим Хыдр спас судно — источник пропитания бедных людей — от изъятия. Так же внешне убийство молодого человека — это большое преступление, а на самом деле этим убийством была спасена жизнь в Ахира благочестивых родителей. Нелогично выглядит и строительство стены в селении, где Мусе (мир ему) и Хыдру не дали приюта. Но этим они спасли имущество двух сирот.

Суть этих событий можно раскрыть только через знание лядунни. Поэтому нам невозможно понять тайны предопределения, ибо это выходит за пределы человеческого разума.

В связи с этой историей имам Бухари передает следующий хадис: «Пусть Всевышний Аллах будет милостив к Мусе (мир ему), сыну Имрана. Если бы он смог терпеть, Хыдр научил бы его тайнам множества удивительных историй» (Бухари «Анбийя», 27; Ахмад бин Ханбал V. 118).

## Три благочестивых человека

Среди сыновей Исраиля были и благочестивые люди. Их приводит в пример Пророк Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) в одном из хадисов.

«Из людей, живших до вас, трое отправились в путь. Они остановились на ночлег в пещере, как вдруг сверху скатилась каменная глыба и закрыла выход. Тогда они сказали друг другу: «Нет у нас спасения, кроме как через дуа ради наших добрых дел». Один из них сказал: «О мой Всевышний Аллах! У меня были очень старые родители. Я не давал пить ни своим детям, ни животным, пока не напою их. Однажды я ушел за дровами очень далеко. Вернулся, когда мои родители уже уснули. Я приготовил им еду и не решался ни разбудить их, ни напоить свою семью молоком. С кувшином в руках я ждал до утра, когда они проснутся. Мои дети плакали от голода возле моих ног. Родители проснулись и выпили вчерашнее молоко. О мой Всевышний Аллах! Если я сделал это только ради Тебя, тогда избавь нас от этой беды!» Камень чуть-чуть сдвинулся с места, но проход был еще закрыт.

Второй из них сказал: «О мой Господь! Была у меня двоюродная сестра по отцу. Я любил ее большего всего на свете. Я хотел совершить с ней прелюбодеяние, но она не согласилась. Прошло несколько лет, и наступил голод. Она обратилась ко мне за помощью. Я дал ей сто дирхамов с условием, что она согласна отдаться мне. Когда я хотел дотронуться до нее, она сказала: «Побойся Всевышнего Аллаха!» Я из боязни Всевышнего Аллаха удалился от женщины, которую сильно любил, а отданное золото оставил ей как подарок. О мой Господь! Если я сделал это только из страха перед Тобой, то вызволи нас отсюда!» Камень еще немного сдвинулся с места, но выйти было все еще невозможно.

Тогда третий из них сказал: «О мой Господь! Я нанял работников и платил им всегда за их труд. Но один из них, не взяв платы, ушел. Я пустил его деньги в оборот и получил на них прибыль. Через некоторое время он пришел и потребовал свою плату. Я



сказал ему: «Видишь верблюда, быка, барана? Это все принадлежит тебе, возьми их». Он удивился: «О раб Божий! Ты издеваешься надо мной?» Я ответил: «Нет, я не издеваюсь над тобой, а говорю истину». Тогда он взял все свое богатство и, ничего не оставив, ушел. О Всевышний Аллах! Если я это сделал только ради Твоего довольства, то избавь нас от этого заточения». И камень отодвинулся, полностью открыв проход. Они продолжили свой путь» (Бухари, Муслим «Риадус салихин», II, 14-16).

Из этого хадиса мы понимаем, что тот, кто стремится только к довольству Всевышнего Аллаха, всегда будет удостоен Божественной награды. Поэтому человеку должно не следовать за своими страстями, а подчиняться повелениям Аллаха, чтобы получить Его довольство. Самая высокая степень человека на истинном пути — это когда Создатель доволен им, а это происходит, когда раб покорен своему Господу .

Об этой степени сказано в Коране:

«Аллах будет доволен Ими и они будут довольны Им. Все это — для тех, кто страшится Господа своего» (98 Сура «Аль -Байина», 8).

## Сосед Пророка Мусы (мир ему) в Раю

Однажды Пророк Муса (мир ему) обратился ко Всевышнему Аллаху: «О мой Господь! Кто будет моим соседом в Раю?» Ему ответили: «В таком-то месте есть один мясник, который является Моим другом. У него есть очень важная обязанность. Если ты пригласишь его, то он не сможет прийти к тебе. Он и будет тво-им соседом в Раю». Муса Калимулллах сразу же отправился к этому мяснику и, не представившись, сказал, что пришел к нему



в гости. Мясник очень радушно принял его, потому что его гость отличался от других гостей, его лицо сияло нуром. Он пригласил его войти в дом, посадил на самое почетное место и угостил блюдом, приготовленным своими руками. Мясник пригласил Пророка Мусу (мир ему) начать трапезу, не дожидаясь хозяина, так как у него есть очень важная работа и он должен покинуть гостя. Оставшееся мясо мясник разделил на мелкие кусочки и, опустив короб, висящий на стене, стал кормить ими пожилую, исхудавшую до веса птицы и обессиленную женщину. После еды он нежно вытер ее рот и очистил ее тело. Он нежно погладил ее и с великой осторожностью опять поднял на высоту.

Женщина непрестанно читала для него дуа. Пророк Муса (мир ему) видел этот короб в лавке мясника, но ни о чем не спросил. Он с удивлением ждал. Когда хозяин закончил свое служение и подошел к Мусе, то увидел, что тот еще не принялся за еду. Тогда мясник спросил: «О мой светлый гость! Почему ты не ешь?» На что Муса (мир ему) ответил: «Пока ты не объяснишь тайну этого короба, я не могу есть». Человек сказал следующее: «О мой гость! Женщина в коробе — моя мать. Она очень стара и слаба, и некому за ней присматривать. Когда я ее оставляю одну, то опасаюсь, что какое-нибудь животное может навредить ей, поэтому поднимаю на стену. А иногда беру ее с собой в лавку. Радость моей души появляется от служения ей. Два раза в день я кормлю ее, и все свои обязанности перед ней выполняю с любовью». Пророк Муса (мир ему) спросил: «Когда ты ухаживаешь за ней, она что то шепчет. Что она говорит?» Мясник ответил: «За каждое мое действие она просит, чтобы Всевышний Аллах сделал меня соседом Пророка Мусы в Раю. На такую прекрасную мольбу я отвечаю «Аминь». Но разве есть у меня столь добрые деяния, чтобы я смог стать соседом великого Пророка в Раю?» Пророк Муса, скрывавший до этого свое имя, улыбнулся и сказал: «О благочестивый человек! Добрая весть для тебя! Я Муса, меня отправил к тебе Всевышний Аллах и сказал: «Я сделал твоим соседом Моего друга, который, безупречно ухаживая за матерью, получил ее довольство и дуа». Благодари Аллаха за Его дар!» Глаза мясника наполнились слезами от любви. Он крепко поцеловал руку Мусы (мир ему), и в состоянии благодарности они принялись за угощение.

О смерти Пророка Мусы (мир ему) есть разные передачи. Самая распространенная — что он умер в возрасте 120 лет и похоронен в окрестностях Кудуса (Иерусалим).

Да пребудут мир и благословение Аллаха над Пророком Мусой!



## ИУДАИЗМ СЕГОДНЯ

## Понятие о Боге в иудаизме

В некоторых главах Торы понятия о Боге антропомор-фические20, они далеки от истинной веры в Единого Бога, Который ни на кого и ни на что не похож. В Торе Бога называют Яхва и Ягова. Современные ученые именуют главы, в которых упоминается имя Яхва, — «Яхвист Метин», то есть текст Яхвист. Эти тексты предположительно написаны в 10 веке до н.э. В них сразу же бросается в глаза, что Богу приписываются человеческие свойства. В то же время Ягова для евреев является национальным Богом. Они верят, что Бог избрал евреев, уготовив Свои Милости только для них. По их мнению, Бог создал и других людей и прочих созданных, но все они не имеют такой высокой ценности, как евреи. Господствующий народ — евреи, все остальные созданные — их слуги. Поэтому их законы далеки от заботы обо всем человечестве. Последние ученые иудеи, толковавшие антропоморфические тексты, сказали, что все это надо понимать в переносном смысле. Они утверждают, что Бог говорил с людьми на понятном для них языке, поэтому естественно, по их мнению, что в этих текстах у Бога наличествуют антропоморфические свойства.

Абсурдность этого можно доказать при помощи нескольких примеров. Вот Бог приказывает свершиться наводнению, а затем забывает об этом. Когда же Он вспоминает, то видит, что вся земля покрылась водой и лишь некоторые люди спаслись, укрывшись на корабле. И тогда Бог своей рукой закрывает люк корабля. Мы видим, что здесь Богу, как человеку, приписываются забывчивость и сожаление о содеянном.



<sup>20</sup> В Торе много выражений, которые наделяют Бога человеческими качествами.

Другой пример. Когда сыновья Исраиля восстали против Бога, Бог решил уничтожить всех евреев, но тут вмешались Пророки, которые уговаривали Бога: «Не совершай этого, не делай, не надо...». И после этого Бог изменил свое решение и даже испытывал большое сожаление, что хотел их всех уничтожить (II, Самуэль, 24\16).

В книге Йеремиа сказано, что Бог говорит о евреях, постоянно совершающих грехи: «Я устал жалеть их». В Торе сказано, что Бог создал мир за шесть дней, а на седьмой отдыхал (Таквин 2\3). Эти слова приписывают Богу слабость, ибо отдых присущ лишь созданным. В Торе есть места, которые еще хуже приведенных, невозможно даже представить, что такие выражения содержатся в книге, о которой говорится, что это «божье откровение». Например: «Сыновья Бога увидели, что дочери Адама красивы, и женились на всех, кого избрали для себя» (Таквин 6\2).

В тексте Торы есть места, которые называются Элохист, читая их, мы замечаем, что люди, написавшие их, пытаются вернуться к правильным представлениям о Боге. Возможно то, что евреи были материалистами и тиранами, послужило причиной ниспослания им такого большого количества Пророков.

Мы знаем, что Тора много раз была искажена людьми, и поэтому в ней наблюдается приписывание Богу свойств людей — таких как усталость, сожаление, отдых. Обратите внимание на слова, которые сказаны о Якубе. Якуб вместе со своей семьей отправился к дяде в Кенан и в пустыне повстречался с одним человеком. Даже не познакомившись, они вступили в борьбу, которая продолжалась до утра, затем Якуб сказал: «Хватит, я хочу уйти». Но человек, с которым он боролся, не отпускал его. Потом этот человек сказал: «После этого тебя не будут называть Якуб, а будут называть Исраиль, потому что ты победил Бога и людей» (Таквин 32\22 33).

Описание Бога, который в образе человека боролся с Якубом, ясно демонстрирует нам антропоморфические представления иудеев о Боге. Такая вера очень далека от истинного тавхида, она утверждает, что якобы Бог не имеет совершенных сыфатов, а напротив, что



его сыфатам присущи недостатки. В иудейском толковании Торы говорится, что боровшийся с Якубом человек вовсе не был Богом, это только ангел, принявший образ Бога. Даже если это было бы так, то как можно вообразить, что кто-либо предстает в виде Бога?

Есть в Торе и следующая история. Как будто бы Муса говорит: «Я видел Бога лицом к лицу и остался живым». Смысл этих слов открытый, как либо иначе толковать их невозможно. Неизвестно, почему подобные слова приводятся в Торе. Евреи отказались подчиниться своему Пророку Мусе в пустыне Тых, некоторые их слова, сказанные Мусе, показывают их антропоморфические представления о Боге: «О Муса, ты и твой Господь идите вдвоем, воюйте, а мы подождем вас здесь». То есть они думают, что Бог, как человек, пойдет и будет воевать с врагами. В Торе Всевышнему Аллаху, Который чист от всех недостатков и имеет совершенные Сыфаты, приписываются человеческие качества, недостатки.

В Торе, в ее нынешнем, искаженном виде, есть следующие слова: «И услышал Моше, как народ плачет по семействам своим, каждый у входа в свой шатер, и весьма воспламенился гнев Бога, и Моше было прискорбно. И сказал Моше Богу: «Зачем Ты сделал зло рабу Своему, и отчего я не удостоился милости в глазах Твоих? Что возлагаешь бремя всего народа этого на меня? Разве я носил во чреве весь народ этот или я родил его, что Ты говоришь мне: «Неси его в лоне твоем, как носит пестун ребенка» в страну, в которую Ты поклялся отдать отцам его? Откуда у меня мясо, чтобы дать всему этому народу, когда плачут они передо мной, говоря: «Дай нам мясо, и будем есть»? Не могу я один нести весь народ этот, слишком тяжело это для меня! Если Ты так поступаешь со мной, то лучше умертви меня, если я удостоился милости в глазах Твоих, чтобы не видеть мне бедствия моего!» (Книга Бемидбар,11 гл., 10-15).

Как может в священной книге приписываться Богу угнетение? Вместо того чтобы показать, что Муса читает дуа и просит помощи у Бога, здесь говорится, что якобы он идет против воли Бога!



Также в Торе содержится рассказ, в котором есть слова якобы о Боге — о таком даже невозможно подумать: «И слышали, как голос Бога Всесильного проходит по саду в прохладу дня, и скрылся человек с женою своею от Бога Всесильного среди деревьев сада» («Брейшит», 3 гл., 8 стих).

Как бы ни пытались иудейские ученые истолковать эти слова, все равно, прочитав их, можно понять, что Тора искажена.

## Topa

Нынешняя Тора — это часть книги, которая сама в свою очередь состоит из пяти книг. Тора является самой главной частью «священной» книги иудеев. Она состоит из пяти книг «Брейшит». В этих книгах повествуется о различных событиях со времен сотворения мира и до смерти Мусы (Моше), содержатся заповеди религии иудаизма. В последней главе пятой книги рассказывается о смерти Мусы (мир ему), о его похоронах и трауре народа после его смерти. Как мы знаем, Тора была ниспослана, когда Пророк Муса (мир ему) был жив, как же в ней может говориться о событии, которое еще не произошло? Но евреи как всегда пытаются «правдоподобно» толковать этот рассказ: Бог заранее дал знать Мусе о его смерти, и Муса записал это в Тору. Но несмотря на это надуманное объяснение, любой разумный человек поймет, что рассказ этот — позднее привнесение людей в текст Священного Писания.

Вторая часть «священной» книги иудеев состоит из книги «Невиим» (Пророки). Она в свою очередь содержит в себе 21 книгу.

Третья часть — «Кетувим» (Книга), состоящая из 13 книг.

Таким образом, «священную», по мнению иудеев, книгу составляют 39 книг: в Торе — 5, в Невиим — 21, в Кетувим — 13.

Иудеи считают, что книги, стоящие в «священном» писании после Торы, были добавлены Пророками, следующими после Мусы. Например: после Мусы пришел Пророк Йешу (Юша), и была добав-



лена книга Йешу, затем книга «Самуэль» и другие. В конце концов число книг составило 39.

## Талмуд

Талмуд является толкованием Торы, которое сделал Муса (мир ему). Вначале эти толкования передавались в устной форме, а затем были записаны, собраны воедино и названы «Мишна». Мишна содержит в себе разъяснение, как исполнять на практике религиозные предписания. На сегодняшний день существует два Талмуда, один — Палестинский, а другой — Вавилонский. Мишна означает «повтор», Талмуд — «передача знаний». Талмуд — это толкование приказов Торы и вывод религиозных решений из них. Потому что приказы, содержащиеся в Торе, имеют общий смысл. Например, в Торе сказано: «На седьмой год не будешь ничего сажать в своем огороде», «В субботу не будешь ничего делать». Тора не разъясняет эти слова. Но разъяснения не содержатся и в Талмуде. Если мы внимательно прочтем Талмуд, то увидим, что в нем в основном содержатся мысли человека. Главная идея Талмуда — это превосходство евреев над другими народами. Как следует из Талмуда, 10 заповедей иудаизма предназначены только для евреев.

Анализируя иудаизм, мы понимаем, что эти решения далеки от истины, и они никоим образом не могут привести человека к счастью. Это религия одной нации. Она состоит из новшеств и заблуждений. «Священная» книга евреев — это история евреев и их противостояния Богу.

## Понимание Пророчества в иудаизме

Иудеи утверждают, что им было ниспослано 48 Пророков, первым из них они считают Авраама, а предыдущих Пророков не признают. 16 из 48 Пророков они канонизируют, т.е. верят, что эти 16 Пророков получили священные писания от Бога. Остальных Пророков, кроме этих 48, они считают лжепророками. Если



верить Торе, есть две разновидности Пророков — истинный и лжепророк.

Согласно иудаизму, истинный Пророк должен соответствовать следующим условиям:

- 1. Призывать людей к пониманию Бога и неприписыванию Ему соучастников.
- 2. Сообщать о том, что произойдет в будущем, и его предсказания должны исполняться. («Тасния» 18\20 21)

Кроме этих двух условий, в иудаизме нет пяти обязательных качеств, присущих Пророку, как в Исламе. В иудаизме допускается, что Пророк может обманывать, совершать зина (прелюбодение), угнетать, думать только о самом себе. Даже когда иудеи рассказывают о своих Пророках, они забывают об обязательных двух условиях, которым должен соответствовать Пророк, по их мнению. Например: в Торе, в ее искаженном виде, сказано, что Харун приказал изготовить золотого тельца и поклоняться ему («Исход» 32\1 5, 24 35). Затем они толкуют, что якобы идолопоклонники заставили Харуна совершить это. Но мы понимаем, что даже если бы Харуна и принуждали, он никогда бы не совершил ширк. В Коране Кариме подобные измышления начисто опровергаются и дается истинное описание произошедших с Харуном событий.

Всевышний Аллах говорит в Коране, что Пророк Харун запрещал делать идолов, и за это он чуть не поплатился своей жизнью, так как идолопоклонники евреи хотели убить его.

وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفاً قَالَ بِعْسَمَا خَلَفْتُمُونِي مِنْ بَعْدِيَ أَعَجِلْتُمْ أَمْرَ رَبِّكُمْ وَأَلْقَى الْأَلْوَاحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَحِيهِ يَجُرُّهُ إِلَيْهِ قَالَ ابْنَ أُمَّ إِنَّ الْعَجِلْتُمْ أَمْرَ رَبِّكُمْ وَأَلْقَى الْأَلُواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَحِيهِ يَجُرُّهُ إِلَيْهِ قَالَ ابْنَ أُمَّ إِنَّ وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِي فَلاَ تُشْمِتُ الْقَوْمَ الشَّوْمَ اسْتَضْعَفُونِي وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِي فَلاَ تُشْمِتُ بِي الْأَعْدَاءَ وَلاَ تَجْعَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ

«Когда Муса вернулся к своему народу во гневе и огорчении, он сказал: «Мерзко то, чему вы следовали в мое от-



сутствие. Неужели вы можете предвосхитить волю Господа своего?»

Затем он бросил скрижали, схватил своего брата (Харуна) за волосы и потянул его к себе. (Харун) воскликнул: «О сын моей матери! Воистину, люди не признавали моей власти и чуть было не убили. Не давай врагам повода злодействовать и не причисляй меня к неправедным людям» (7 Сура «Аль-Араф», 150);

«(Харун) ответил: «О сын моей матери! Не дергай меня за бороду и не тряси головы моей. Воистину, я боялся, что ты станешь обвинять меня (и скажешь): «Ты внес раскол меж сынов Исраила и ослушался моего веления» (20 Сура «Та-ха», 93-94).

Таким образом, в иудаизме наряду с существованием неправильных представлений о Боге, также бытуют и неправильные знания о Пророках. Иудеи не считают Пророками Адама, Идриса, Нуха и других почитаемых мусульманами Пророков.

Более того, они приписывают Пророкам недостойные атрибуты. Например:

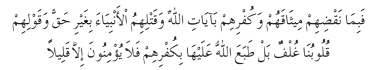
1. Утверждают, что после потопа Нух выращивал виноград, делал из него вино, постоянно пил его и стал алкоголиком. Однажды он выпил вина так много, что полностью потерял контроль над собой и уснул без одежды в своем шатре. В это время в шатер отца зашел его младший сын Хам и, увидев голого отца, сразу же позвал своих братьев Сама и Яфиса, чтобы и они увидели, в каком состоянии их отец. Сам и Яфис укрыли отца. Когда Нух протрезвел (все это утверждают евреи), он понял, как поступил его младший сын, и за это проклял своего внука Кенана, сына Хама. И поэтому одним из самых плохих имен у иудеев является имя Кенан. («Таквин», 9\20 29).



- 2. Согласно нынешней Торе, Лут совершил зина (прелюбодеяние) со своими дочерями. Когда были уничтожены города Содом и Гоморра, в живых остались только Лут и две его дочери, и они укрылись в пещере. Когда Лут заснул, дочери сказали: «Не осталось ни одного мужчины, чтобы мы могли выйти замуж и продолжили наш род. Давай напоим нашего отца вином». И после этого они совершили с ним зина. («Таквин», 19\30-36).
- 3. Иудеи пишут, будто Якуб обманул своего слепого отца, выдав себя за своего брата Ийса, и так получил отцовское благословение. они обвиняют Якуба в том, что он совершил это зло по отношению к своему отцу и брату. («Таквин», 27).
- 4. Они говорят, что Дауд был царем и имел много жен, но несмотря на это, когда увидел жену Урии, он совершил с ней прелюбодеяние, а Урию послал на войну, на верную гибель. Наказанием за это Дауду послужило то, что его первенец умер.
- В Торе было сказано, что Дауд совершил деяние, которое было плохим перед Богом. ( II, Самуэль, 11\2-12; 22 глава).
- 5. У Сулеймана, сына Дауда, была тысяча жен, но несмотря на это в конце своей жизни он связался с женщинами-идолопоклонницами и сам стал мушриком. также о нем сказано, что он совершил плохое деяние перед Богом. ( I, Короли, 11\1-7).

Таким образом, мы видим, что иудеи написали о внутренних устремлениях своего нафса в Торе, и этим оправдывали свои постыдные поступки. Без сомнения, здесь ужасная клевета на великих людей, но для проклятого народа это кажется нормальным, потому что если что либо, по их мнению, могло нанести им вред, они не только клеветали, но и убивали Божьих Посланников. Закария и Яхья — это два Пророка, которые погибли именно так.

Наилучшим образом состояние евреев описывается в Коране:



«За то, что они нарушили свой завет; за их неверие в знамения Аллаха; за то, что они убивали пророков без права на то; за их слова: «Сердца наши недоступны для веры», — а это вовсе не так, это Аллах покарал их за неверие, ведь вера их ничтожна» (4 Сура «Ан-Ниса», 155).

Всевышний Аллах говорит об иудеях в Суре «Аль-Фатиха» слово «магдуб» (те, которые находятся под гневом Аллаха).

## Понятия о будущей жизни в иудаизме

В Торе нет ясного и понятного разъяснения о будущей жизни. И лишь в последующих писаниях иудеев сказано о том, что грешники попадут в Ад, а праведники — в Рай. Но если мы посмотрим на ранний иудаизм, то убедимся, что в нем почти нет никаких представлений о будущей жизни. Только в Торе сказано об умерших, что они, пресытившись пребыванием в этом мире, уснули вместе со своими предками. (Таквин 47\30; Тасния 31\16).

Но позже у иудеев возник вопрос, что же будет с умершими. И они пришли к выводу, что все они будут пребывать в «Шеоль». В книге «Даниэль» 12\2 впервые ясно сказано о том, что после смерти есть воскрешение, вознаграждение, наказание (Даниэль жил до н.э., 586 538 гг., в Вавилоне под гнетом вавилонцев). Иудеи считают, что все они будут вечно пребывать в Раю, а иудеи грешники, пробыв 12 месяцев в Аду, потом также попадут в Рай. А все не иудеи вечно будут мучиться в Аду, т.к., по их мнению, все, кроме иудеев, являются идолопоклонниками.



## СОДЕРЖАНИЕ

| ОБ АВТОРЕ                                       | 3    |
|-------------------------------------------------|------|
| ПРОРОК ЗУЛЬКАРНАЙН (мир ему)                    | 8    |
| Отличительные черты Зулькарнайна (мир ему)      | . 9  |
| Походы с целью распространения Единобожия       | . 10 |
| Племена яджудж и маджудж                        | .14  |
| Поучительные рассказы о Зулькарнайне (мир ему). | .15  |
| борьба со злом и призыв к добру                 | . 18 |
| ПРОРОК ЯКУБ и ПРОРОК ЮСУФ (мир им)              | . 26 |
| ПРОРОК ЮСУФ (мир ему)                           | . 29 |
| Причина ниспослания Суры                        | . 30 |
| Вещий сон                                       | . 31 |
| Огонь, испепеляющий сердце, — зависть           | . 33 |
| Хитрый план                                     | . 36 |
| Беды человека напрямую связаны со словами,      |      |
| сходящими с языка                               | . 38 |
| Предательство братьев                           | . 39 |
| Юсуф (мир ему) в колодце                        | 41   |
| Наипрекраснейшее терпение                       | . 44 |
| Вызволение Юсуфа (мир ему) из колодца           |      |
| и его продажа                                   | . 45 |
| Пророк Юсуф (мир ему) и Зулейха                 | . 49 |
| Как женщины поранили свои руки                  | .53  |
| Тюрьма                                          | . 55 |
| Толкование снов Юсуфом (мир ему)                | . 57 |

| Сон правителя Египта                           |
|------------------------------------------------|
| История Дарван                                 |
| Прозорливость Юсуфа (мир ему) 63               |
| Всевышний Аллах делает раба царем 65           |
| Женитьба Юсуфа (мир ему) на Зулейхе 67         |
| Братья, пришедшие за продовольствием, и мудрый |
| план Юсуфа (мир ему)                           |
| Я — твой брат Юсуф                             |
| Юсуф (мир ему) задерживает Беньямина           |
| Мучения, открывшие двери для вознаграждения77  |
| Нельзя терять надежду                          |
| на милость Всевышнего Аллаха                   |
| Великодушное прощение                          |
| «Протрите рубашкой глаза моего отца» 83        |
| Прозрение пророка Якуба (мир ему) 84           |
| Долгожданная радостная встреча                 |
| и воплощение сна                               |
| Последние аяты суры «Юсуф»                     |
| <b>РАБИТА. ИСТИАНА. ИСТИГАСА</b> 91            |
| Отражение духовного состояния (халь) 93        |
| Размышление о смерти                           |
| <b>ПРОРОК ШУАЙБ (мир ему)</b>                  |
| Племя Мадъян                                   |
| Последнее предупреждение                       |
| Страшный глас с небес                          |
| Жители айкя                                    |
| Наказание с небес: жгучий огонь                |
| После гибели                                   |
| ПРОРОК МУСА И ПРОРОК ХАРУН (мир им)122         |
| Сон Фараона                                    |
| Муса (мир ему) во дворце                       |
| Убийство копти                                 |
| Переселение в Мадъян                           |

| Приглашение Мусы к Пророку Шуайбу (мир им)   | . 134 |
|----------------------------------------------|-------|
| Женитьба Пророка Мусы (мир ему) на Сафуре .  | . 138 |
| Посох Пророка Мусы (мир ему)                 | . 139 |
| Возвращение в Египет. Долина Тува            | . 140 |
| Два великих чуда,                            |       |
| дарованных вместе с Пророчеством             |       |
| Глупый Фараон                                | . 151 |
| Состязание между чудом и магией              | . 155 |
| Совершение земного поклона                   |       |
| (саджда) колдунами                           | .159  |
| Благочестивая служанка                       | 163   |
| Гибель Асии — матери правоверных             | 164   |
| Башня                                        | . 165 |
| Различные чудеса                             | . 168 |
| Хитрый обман Фараона                         | 173   |
| Выход из Египта                              | 174   |
| Красное море — море спасения и уничтожения . | .176  |
| Непринятая вера Фараона                      | . 179 |
| События после выхода из Красного моря        | . 180 |
| Предполагающаяся битва против племени        |       |
| Амалика в местности Ариха и пустыне Тых      | . 182 |
| Ниспослание Таврата (Торы)                   | . 188 |
| Желание Пророка Мусы увидеть Аллаха          | . 192 |
| Разговор на горе Синай                       | . 194 |
| Золотой телец                                | . 195 |
| Жертвоприношение коровы                      | . 204 |
| Поучительные уроки из этой истории           | . 207 |
| Вменение в обязанность пятикратного намаза   | . 208 |
| Карун                                        | . 209 |
| Мерзкая клевета                              | . 212 |
| Муса и Хыдр (мир им)                         | . 214 |
| Три благочестивых человека                   | . 222 |
| Сосед Пророка Мусы (мир ему) в Раю           | . 223 |

#### **ИСТОРИЯ ПРОРОКОВ ІІ**

| ИУДАИЗМ СЕГОДНЯ                    | 226 |
|------------------------------------|-----|
| Понятие о Боге в иудаизме          | 226 |
| Тора                               | 229 |
| Талмуд                             | 230 |
| Понимание Пророчества в иудаизме   | 230 |
| Понятия о будущей жизни в иудаизме | 234 |
| СОЛЕРЖАНИЕ                         | 235 |

## Все книги издательства можно заказать:

Почтовый адрес: 125412, г. Москва, а/я 28.

Офис: г. Москва, м. Петровско-Разумовская, ул. Ангарская, 21. Тел./факс: 8 (495) 9066717, 7074666; 8 (905) 7347083 Интернет адрес: izdatelstvo-sad@yandex.ru - www.sadpress.com

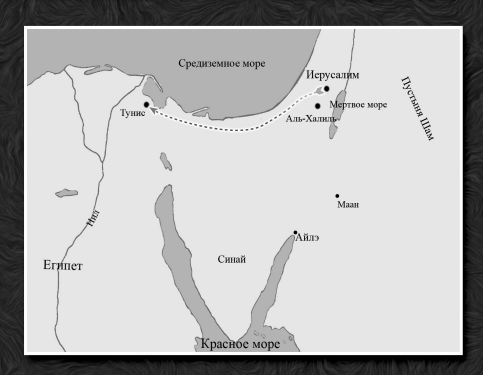
Место издания: Московская типография № 13 1005005, г.Москва, Денисовский переулок, 30 Тираж: 2500 экземпляров

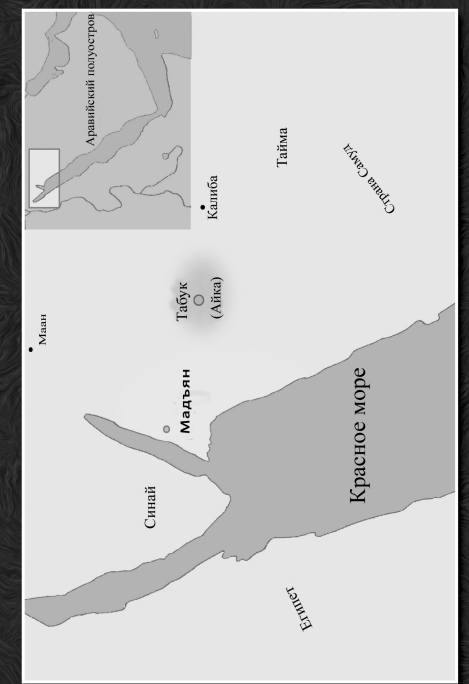


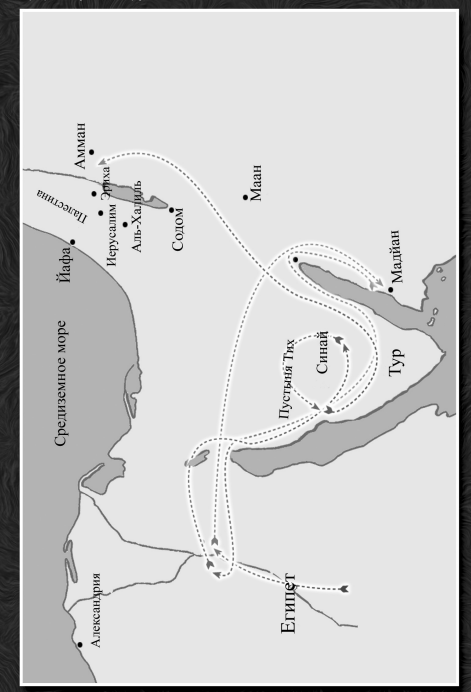


## Пророк Якуб и Юсуф











Наши книги и журнал «Золотой Родник» Вы можете приобрести, обратившись в офис, к региональным представителям, и в магазинах, продающих исламскую литературу.
Вы можете заказать их наложенным платежом, позвонив по телефону, отправив заявку по почте, SMS или Интернету.



# 250 ХАДИСОВ C ROMMETTAPMENT

## Лучший подарок для ваших близких



Вы можете заказать бесплатный қаталог Издательства.

#### Книги и журналы можно заказать:

Почтовый адрес: 125412 г. Москва, а/я 28 Офис: г. Москва, м. Петровско-Разумовская, ул. Ангарская, 21 Тел / Факс: 8 (499) 9066717 - 8 (495) 7074666, 8 (964) 7818321 www.sadpress.com - izdatelstvo-sad@yandex.ru

Наши книги и журнал «Золотой Родник» Вы можете приобрести, обратившись в офис, к региональным представителям, и в магазинах, продающих исламскую литературу. Вы можете заказать их наложенным платежом, позвонив по телефону,

